فَلاوَرَتِبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَكَ فِيمَاشَجَرَبَيْنَهُمْ لَا فَلَاوَرَتِبِكَ لَا يُخْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَكَ فِيمَاشَجَرَبَيْنَهُمْ اللهُ عَلَيْنَهُمْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

# نفرة الحريث

درجس جس جگہ سے رسالہ نظر پڑا بس اتنا کہہ سکتا ہوں کہ میں ایبا جامع اور محقق نہیں لکھ سکتا'' کیم الامت حضرت تھانویؒ

(تاليُفات

محدّثِ جليل اميالهن. حضرَت مُؤلانا الوالما تَرْحَبِنيهِ الصَّحْ الْمِنْ الْأَعْظِمِيّ رَحْمُ لَاللّٰهُ عَمَاكُ

> نَاشِيرَ زمحزمر بيجاشِ حِنْ نردمُقدس مُنْجُدُ أردُوبَازار كَافِي



#### الحمدلله رب العلمين الصلوة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه اجمعين.

اگریزی دور حکومت میں اسلام اور تعلیمات اسلام کے خلاف بہت سارے فتنے سامنے آئے اور ان کی شدت کا بیا حال تھا کہ مسلمانوں میں بھونچال کی صورت پیدا کر دی ان فتنوں میں ایک بڑا فتنہ منکرین حدیث کا تھا، جو بڑی قوت سے بیر پرو پیگنڈہ کر رہے تھے کہ ہماری رہنمائی کے لئے قرآن کافی ہے، حدیث نبوی کی ضرورت نہیں کیونکہ بیہ حدیث کا عظیم الثان ذخیرہ قابل اعتاد نہیں ہے پھر اس موضوع پر بہت ساری کتابیں کھی گئیں اور مسلمانوں میں پھیلائی گئیں اور کوئی شہبہ نہیں کہ مسلمانوں کا ایک طبقہ جو جدید علم سے گوآ راستہ تھا گر کتاب وسنت کی تعلیم سے قطعاً بے بہرہ تھااس گراہ فرقہ کے دھوکہ میں آنے لگا تھا۔

اس وقت ضرورت محسوس ہوئی کہ منکرین حدیث کے غلط پروپیگنڈے کی تردید کی جائے اور ججیت حدیث پر قلم اٹھایا جائے اور عام مسلمان خصوصاً اہل علم طبقہ کو اس گراہی سے بچایا جائے اس نازک موقع پر والدمحترم امیر الہندمحدث بمیر حضرت مولا نا ابوالمآثر حبیب الرحمٰن صاحب الاعظمی شخ الحدیث مدرسه مرقاۃ العلوم مئو نے ''نصرۃ الحدیث' کے نام سے ایک محققانہ کتاب تصنیف فرمائی جوطبقہ علماء میں کافی مقبول ہوئی، اس وقت کے سب سے بڑے عالم دین جکیم الامت حضرت مقانوی قدس سرہ نے پڑھ کرتح رفر مایا تھا کہ آپ نے ظلیم خدمت انجام دی ہے، اور شاید ایس حقیق کتاب کوئی دوسرا عالم نہیں لکھ سکتا تھا، خدمت حدیث کا آپ نے بورا حال کردیا ہے اللہ تعالی جزائے خیر عطاکرے۔

چنانچہ پہلی دفعہ یہ کتاب (نصرۃ الحدیث) ۱۹۳۳ء میں شائع ہوئی تو ہاتھوں ہاتھ لیگی اور منکرین حدیث کے بھیلے ہوئے فتنہ پر آہنی دیوار ثابت ہوئی اور اس کا زور ٹوٹے نگا اس وقت اس کے مسلسل دوایڈیشن شائع ہوئے، حدیث کی جحیت اور اہمیت وفضیلت پر بہت مؤثر ثابت ہوئی اس کتاب کے مطالعہ سے بہت سارے مسلمانوں نے انکار حدیث نبوی سے توبہ کیا اور منکرین حدیث کی کتابوں سے جو تذبذب اور شکوک وشبہات ان کے دلوں میں پیدا ہو بچکے تھے اس دلدل سے صحت وسلامتی کے ساتھ نکل آئے اور حدیث نبوی کی صحت اور اس کی ضرورت پر ایمان ویشن پختہ ہوگیا۔

ادهرعرصهٔ دراز سے اس کا ایڈیشن ختم تھا بعض اہم علم کا تقاضا تھا کہ اسے پھر سے چھپوایا جائے تا کہ مسلمانوں کا نوجوان طبقہ اس کتاب کو پڑھے اور وہ کسی گراہ کرنے والے کے دھوکہ وفریب میں نہ آنے پائے اس کتاب کی اہمیت وضرورت کے پیش نظر اللہ تعالیٰ کا نام لے کراس کی کتابت شروع کر دی اب وہ طبع ہوکر آپ کے ہاتھوں میں پہنچ رہی ہے، خدا کرے جدید تعلیم یافتہ حضرات اور دوسرے عوام و خواص مسلمان اس کا مطالعہ کریں تا کہ آئندہ زندگی میں وہ کسی غلط ہمی کا شکار نہ ہو سکیں۔ دعا ہے کہ رب العالمین ہماری اس علمی دینی اور اصلاحی خدمت کو قبول فرمائے ، اور مسلمانوں کوزیادہ سے زیادہ استفادہ کا موقع عنایت فرمائے۔

رشيداحرالاعظمي



#### يعكما ممكما المالمهر

# مقدمه طبع ثاني

#### حَامِدًا وَّ مُصَلِّيًا

آج ہے چھ برس پہلے میں نے مولا نا بہاءالحق قاسمی (امرت سری) کی فرمائش یر منکرین حدیث کے رد میں نصرۃ الحدیث کھی تھی ،اللّٰہ تعالیٰ کا لا کھ لا کھ شکر واحسان ہے کہاس نے اس حقیر رسالہ کو بردی مقبولیت بخشی ، چنانچہ اس کا پہلا ایڈیشن جومولا نا بہاءالحق موصوف کے زیرا ہتمام شائع ہوا تھا، چند ہی دنوں میں ہاتھوں ہاتھ نکل گیا۔ اس وقت سے علم دوست حضرات کا اس کے دوسرے ایڈیشن کے لئے سخت تقاضا تقايهمولانا محمد ايوب صاحب ناظم مدرسه مفتاح العلوم كوبيه تقاضے زياده سننے یڑتے تھے،اس لئے ان کواس کی اشاعت کی زیادہ فکرتھی لیکن ان کا خیال تھا کہ اس یرایک مقدمہ کا اضافہ ہو جائے جس میں محدثین کے حافظہ وغیرہ پرمبسوط تبھرہ ہوتو رسالہ کی افادی حیثیت کو چار جاندلگ جائیں۔اس لئے وہ کئی سال سےمقدمہ لکھنے کا بہت اصرار سے تقاضا کر رہے تھے، اور اسی انتظار میں رسالہ کو پریس کے حوالہ نہیں کرتے تھے مجھ کوان کی اس رائے سے بدیں لحاظ اتفاق تھا کہ اگر مقدمہ لکھنے کی نوبت آئی تو اس میں بہت ہی وہ باتیں بھی پیش کرسکوں گا، جن کواصل رسالہ میں لکھنے کی ضرورت تھی، مگر تطویل کے اندیشے سے وہاں قصداً نظرانداز کرنی پڑیں۔ باایں ہمہ دوسرے کاموں ہے میں اتنی فرصت نہیں یا تا تھا کہ مقدمہ ککھ سکوں اب چونکہ فرصت کا انتظار کرتے کرتے کئی سال گزر گئے، اور رسالہ کی دوبارہ اشاعت میں بہت زیادہ تاخیر ہوگئی،اس لئے مجبوراً سردست دوسرے کاموں کو پیچیے *ڈال كرمقدمەلكھناشروع كرر ہاتھا۔*"واللّه ولى التوفيق."

#### فتنها نكارحديث

ہندوستان میں انکار حدیث کی بدعت بظاہر تو عبداللہ چکڑ الوی نے (پنجاب میں) ایجاد کی لیکن حقیقت ہے ہے کہ عبداللہ چکڑ الوی سے بہت پہلے اس فتنہ کا بیج نیچری فرقہ نے بویا تھا،عبداللہ چکڑ الوی نے آکر اس شجر والمعونہ کی آبیاری کی اور اسی کے ہاتھوں وہ بڑھا،اور پھولا بھلا اس لئے عام طور پر بیہ مجھا جاتا ہے کہ اس فتنہ کا بانی وہی ہے۔

نیز نیچری فرقہ اپنے اس عقیدہ کا صاف لفظوں اور زیادہ گھناونے انداز میں اظہار نہیں کرتا تھا، چکڑ اولی نے بے حجاب ہو کراپنے کفریات کی اشاعت اور حدسے زیادہ ایمان سوز واسلام کش پیرایئر بیان اختیار کیا، اس لئے انکار حدیث کی لعنت اسی کی طرف منسوب کی گئی۔

#### ا نكار حديث كالمحرك وسبب

بہرحال اس فتنہ کا بانی جو بھی ہو،اس کا اصلی محرک تو جسیا کہ میں نصرۃ الحدیث میں بتا چکا ہوں لادینی پر پردہ ڈالنے اور انکار میں بتا چکا ہوں لادینی پر پردہ ڈالنے اور انکار حدیث کے عقیدہ میں زبردی معقولیت پیدا کرنے کے لئے منکرین حدیث کہا اور کھا کرتے ہیں کہ۔

''حدیثیں آنخضرت مَلَیْنَیْمِ کی وفات کے بعد دوسو برس بعد معرض تحریر میں آئی ہیں۔''<sup>له</sup>

چغتائی کا منشاء یہ ہے کہ'' جب دوسو برس تک حدیثیں کھی نہیں گئیں،صرف یاد داشت اور زبانی روایت پر دارو مدار رہا، تو اس طویل مدت میں یاد داشت کی کمزوری اورنقل درنقل کی وجہ سے حدیثوں کے الفاظ اور ان کے مضامین ومعانی کیا سے کیا ہو

له ديكھوعظيم بيك چغتائي كارسالة تفويض

گئے ہوں گے،اس حالت میں حدیثوں پر کیسے اعتبار کیا جاسکتا ہے۔''

چنتائی صاحب کا میخیل اپنی جگه پر چاہے کتنا ہی غلط اور بے بنیاد ہوتا ہم غنیمت ہے کہ وہ سرے سے حدیثوں کا انکار نہیں کرتے ، لیکن حق گوجونصر ۃ الحدیث میں ہمارے اصلی مخاطب ہیں ، ان کی اپنے تو یہ ہے کہ:

''یقینی بات ہے کہ خلیفہ عمر بن عبدالعزیز بُیشاتیہ کے زمانے سے قبل تک لوگ حدیثوں کو نہ جانتے تھے، یعنی''حق گو' کے خیال فاسد میں آنخضرت مَلَّاتَیْا کا کوئی قول وفعل صحابہ نے کسی سے بیان ہی نہیں کیا، اور حدیثوں کا سرے سے کہیں وجود ہی نہ تھا، وہ تو عمر بن عبدالعزیز کے زمانے میں اور ان کے بعدلوگوں نے اپنی طرف سے حدیثیں بنالیں۔''

''حق گو' کے اس تخیل فاسد کار دتو میں نفر ۃ الحدیث (صفحہا کے تا 9 کا اور (۲۰۱ تا صفحہ ۲۰۸) میں نہایت وضاحت ہے اتنے زور دار طریقہ پر کر چکا ہوں کہ کسی منصف مزاج کے لئے مجال گفتگو ہاتی نہیں رکھی ہے۔

ر ہا چنتائی صاحب کا تخیل تو گواس کا غلط اور بےسروپا ہونا بھی واضح ہے، اور نفرۃ الحدیث میں جگہ جگہ اس کا غلط ہونا بھی ثابت کیا جا چکا ہے، نیز جریدۂ ضیاء الاسلام (امرت سر) جلد اول نمبر ۱۲ میں اس مقالے کے سلسلے میں جو میرے ایک شاگر دکے نام سے شائع ہوا ہے، اس پر کافی بحث ہو چکی ہے، باین ہمہ اس پر پچھ شرح و بسط سے کلام کرنے کی اس لئے ضرورت محسوس ہوتی ہے، کہ عربی سے ناواقف اور بالخصوص تاریخ حدیث سے نابلد طبقہ عموماً اس غلط ہنی میں مبتلا ہے۔ چنتائی صاحب نے فدکورہ بالاتخیل میں گویا دودعویٰ کئے ہیں۔

- 🛭 تشخضرت مَنَّاثِيْزُم کی رحلت کے بعد دوسو برس تک حدیثوں کا قید کتابت میں نہ آنا۔
- صرف یاد داشت پر دارومدار رہنے کی وجہ سے حدیثوں کا پچھ سے پچھ ہو جانا ......اب آ ہیے ہم ان کے دونوں دعووں کو پر کھیں اور دیکھیں کہ ان میں کتنی

صداقت ہے۔

# كتابت حديث كي تاريخ

چنتائی صاحب کا پہلا دعویٰ یہ ہے کہ آنخضرت مَلَا ﷺ کی رحلت کے بعد دوسو برس تک حدیثیں صرف زبانی رہیں، لیکن جب ہم تاریخ وسیر کا مطالعہ کرتے ہیں بلکہ تاریخ سے بھی زیادہ مستند بیانات پڑھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ حدیثوں کی کتابت آنخضرت مَلَا ﷺ کی زندگی ہی میں شروع ہو چکی تھی۔

#### عهد نبوی میں حدیث کی کتابت

مله فقره كنت اكتب كل شبى النع "ليني مين بربات جوآ تخضرت مَّ النَّيْزَ بسنتا تَها لكه لي كرتا تَها" خاص طور پرقابل توجه ب-اس سے ثابت ہوتا ہے كہ وہ تمام حدیثیں لکھتے تھے، ١٢ منه

سنتا تھا یادر کھنے کے لئے ان کوقلم بند کر لیتا تھا، قریش نے مجھ کواس سے منع کیا کہ آنخضرت مَلَّ اللّٰیَٰ اِشر ہیں، اور بہت ی با تیں غصہ کی حالت میں بھی فر ما جاتے ہوں گے اس لئے حدیثیں نہ کھو، میں ان کے کہنے سے رک گیا، اور آنخضرت مَلَّ اللّٰیٰ اِس کا ذکر کیا تو آپ نے فر مایا کہتم لکھواور اپنے دہان مبارک کی طرف انگل سے اشارہ کر کے فر مایا کہ ہم سے سی حالت میں ناحق اور غلط بات نہیں نگلتی۔ ان بیانات کا حاصل یہ ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرو رہائی آنخضرت مَلَّ اللّٰیٰ کی زندگی ہی میں آپ کی تمام حدیثیں آپ کے حکم واجازت سے لکھتے جاتے تھے۔

حضرت عبدالله رفائية نے كتابت حديث كا جوسلسله شروع كيا تھا، اس كوانهول نے برابر جارى ركھا، تا آنكه ان كے پاس احادیث كا ایک دفتر تیار ہو گیا تھا اور اس كا نام انہوں نے صادقه ركھا تھا۔ اس دفتر احادیث سے ان كوالیا عشق تھا كه كى حالت میں بھی اس كی مفارقت ان كو گوارا نہ تھی، فرماتے تھے "ما پر غبنی فی الحیواة الا الصادقة " بعنی محص كوزندگی كا خواہش مند يہى كتاب (صادقه ) بنار ہى ہے، بينہ ہوتو مجھے جينے كی خواہش نہیں ہے، پھر خود ہی صادقه كا تعارف ان الفاظ میں كراتے ہے، "اما الصادقة فصحيفة كتبتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم" بعنی صادقه ایک صحیفه كتبتها من رسول الله صلى الله علیه وسلم" بعنی صادقه ایک صحیفه كتبتها من رسول الله صلى الله علیه کراکھا ہے۔ "

''یہ دفتر کتناضخیم ہوگا اور اس میں کتنی زیادہ حدیثیں ہوں گی، اس کا اندازہ لگانے کے لئے حضرت عبداللہ رٹائٹی کا یہ بیان کافی ہے کہ میں نے آنخضرت سَلَّائیْئِلِ کی زبان مبارک سے ایک ہزار (صرف)امثال یاد کئے ہیں۔''<sup>طق</sup>

تہذیب التہذیب (صفحہ ۵) میں ابن معین کا بیان ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرو رہائٹو کی چند کتابیں ان کے پوتے شعیب کوملی تھیں، شعیب ان میں کی حدیثوں

له دارمی: ص ۶۸ گه عینی: ۱۸/۱

کی روایت کیا کرتے تھے میں کہتا ہوں کہ حدیث کی کتابوں میں عمر و بن شعیب عن ابیہ عن جدہ کے سلسلہ سے جتنی حدیثیں مذکور ہیں وہ سب حضرت عبداللہ بن عمر وٹائٹیئر کے اسی صحفے کی حدیثیں ہیں، جیسا کہ تہذیب التہذیب (ترجمہ عمرو) میں متعدد محدثین نے اس کی تصریح کی ہے، حضرت عبداللہ بن عمروکا میصحفہ شعیب کے بعدان کے بیٹے عمرو کے ہاتھ لگا تھا، اور وہ اس کواپنے باپ کے واسطہ سے روایت کرتے ہیں۔

# عهدنبوي ميس متعدد صحابه كاحديث لكهنا

بيه خيال بھی نه کرنا جاہے کہ عہد نبوی میں تنہا حضرت عبداللہ بن عمر و حدیثیں لکھتے تھے،اس لئے کہ سنن دارمی (صفحہ ۲۸) میں خود انہی کا بیان ہے کہ ایک دن ہم آنخضرت مَالِّيْنِ کُر دبيٹھ ہوئے حدیثیں لکھ رہے تھے، اس اثناء میں کسی نے يوجها كەقسطنطنيە يہلے فتح ہوگا يارومەتو آنخضرت مَلَّاتَيْنَا نے فرمايا كەنبىل ہرقل كاشهر يَهِلِ فَتْحَ هِوكًا، اس روايت مِين "بينما نحن حول رسول الله (صلى الله علیه وسلم نکتب)" کالفظ صاف بتار ہاہے کہ ان کے ساتھ ایک جماعت لکھ رہی تھی ،حضرت عبداللہ ڈٹاٹنڈ ہی کے ایک دوسرے بیان سے بیبھی ثابت ہوتا ہے کہ جب انہوں نے حدیث لکھنا شروع نہیں کیا تھا اس وقت بھی کئی صحابی لکھا کرتے تھے،ان کاوہ بیان مجمع الزوائد ( جلد ۲ صفح ۵۲ ) میں یوں منقول ہے کہ آنخضرت مَلَّاتَیْزِ کی خدمت میں چند صحابی بیٹھے ہوئے تھے میں بھی ان کے ساتھ حاضر تھا، آنخضرت مَا لَيْنَا إِنْ الله عَلَى الشَّاد فرمايا كه جوآ دى مجھ يرقصداً جھوث باندھے وہ اپنا ٹھكانہ جہنم میں بنالے۔ جب ہم وہاں سے اٹھے تو میں نے ان صحابیوں سے کہا کہ بیروعید سننے کے بعد آپ لوگوں کو آنخضرت مَلَا اللہ اللہ کی حدیث بیان کرنے کی ہمت کیسے موئى؟ توان صحابہ نے فرمایا کہ بھتیج؟ ہم نے آنخضرت مَالَّتَیْاً سے جو پچھ سنا ہے وہ سب ہمارے یاس لکھا ہواہے۔

اسی طرح دوسرے متند بیانات سے بھی متعدد صحابہ کا حدیثیں لکھتے رہنا ثابت ہے۔ چنانچہ مجمع الزوائد (جلدا صفحہ ۱۵۱) میں بحوالہ طبرانی حضرت رافع بن خدیج (صحابی) کابیان مذکور ہے کہ ہم نے خدمت نبوی میں بیگزارش کی کہ "یا رسول الله انا نسمع منك اشياء فنكتبها قال اكتبوا ولا حرج" يعني يارسول الله ہم آپ کی زبان سے بہت می چزیں سنتے ہیں اور اس کولکھ لیتے ہیں تو اس کی نسبت كيا حكم ہے، آنخضرت مَاليَّيْرَ في فرمايا كه لكھتے رہواس ميں كوئى حرج نہيں ہے حضرت رافع کے اس بیان ہے بھی معلوم ہوا کہ متعدد اشخاص کا دستورتھا کہ حدیثیں س كرلكه ليت تص\_ترندي (جلد ٢ صفحه ٩١) اور مجمع الزائد (جلد اصفحه ٢٥) مين حضرت ابوہررہ کا بیان ہے کہ ایک انصاری صحابی نے آتخضرت مَاللہ اِنسے شکایت کی کہ مجھ کوحدیثیں یا زنہیں رہتیں تو آپ نے فر مایا کہ اپنے ہاتھ سے مددلو یعنی لکھ لیا کرو۔ مجمع الزوائد (جلداصفحہ ۲۵) میں حضرت انس ڈاٹٹؤ کا بیان ہے کہ ایک شخص ن آ مخضرت مَا الله الماك على حديثول كے يادندر سخى شكايت كى ، تو آپ ، فرمایا که این باتھ سے مددلو، کنزالعمال (جلد۵صفحه۲۲۲) میں حضرت ابن عباس والنفذ وحضرت جابر والنفؤ سے بھی منقول ہے کہ آنخضرت مَلَّ اللّٰهِ اِن اللّٰهِ اللّٰهِ على اللّٰهِ على ما لينے (لیعنی لکھنے) کا حکم دیا۔

### عهد نبوی کی کتاب الصدقه

رَسَائِلُ اعْظِیْقَ <u>۳۱</u> جانشیں ہوئے تو انہوں نے اس پڑمل کیا۔

#### عهد نبوی کا ایک اور نوشته

تر مَدَى ( جلداصفحه ۲۰۰۱)، اورنسائي ( جلد ۲ صفحه ۱۹۱) ميں عبدالله بن حكيم كابيان ہے کہ آنخضرت مَالِّیْنِ کے زمانہ میں آپ کا ایک نوشتہ مبارک ہمارے (قبیلہ جہینہ کے ) یاس پہنچا،جس میں بیرحدیث بھی تھی کہ مردار جانور کی (بے پکائی ہوئی ) کھال اور یٹھے کو کام میں نہ لاؤ۔

#### فتخ مكه كاخطبه

صحیح بخاری وغیرہ میں حضرت ابو ہر رہ ڈلٹٹیۂ کا بیان مذکور ہے کہ آنخضرت مَآلَّتَیْکَا نے فتح مکہ کے دن ایک طویل خطبہ دیا جس میں بہت ہی حدیثیں ارشاد فرمائیں، جب خطبہ سے فارغ ہوئے تو حضرت ابوشاہ یمنی نے درخواست کی کہ میرے لئے یہ خطبہ ککھوا دیا جائے ،حضرت نے ان کی بید درخواست قبول فر مائی اور حکم دیا کہ ان کو خطبہ لکھ کردے دیا جائے۔

#### كتاب عمروبن حزم

طحاوی (جلد م صفحہ ۱۲ )، اور نسائی وغیر ہما میں ہے کہ آنخضر ت سَلَّ عَیْمُ نِے ایک نوشتہ کھوا کر عمرو بن حزم کے ہاتھ اہل یمن کے پاس بھیجا تھا اس نوشتہ میں فرائض وسنن اورخون بہا کے مسائل تھے، اس نوشتہ کے جستہ جستہ فقرے حدیث کی كتابوں ميں منقول ہيں،متندرك حاكم (جلداصفحہ٣٩٥) لغايت (صفحہ٣٩٧) ميں اس نوشتہ سے تریسٹھ حدیثیں نقل کی ہیں۔اہل یمن کے نام ایک نوشتہ نبوی کا ذکرامام شعبی نے بھی کیا ہے، اور اس نوشتہ کی کئی حدیثیں امام شعبی کی روایت سے مصنف ابن ابي شيبه (صفحه واز كوة وصفحة الز كوة ) ميں منقول ہيں۔

# صحيفه حضرت على طالله:

عہد نبوی کے نوشتوں میں سے ایک حضرت علی کا صحیفہ بھی تھا جس میں خود حضرت علی کے بیان کے مطابق خون بہااور اسیروں کی رہائی کے مسائل سے اور اس میں میہ حدیث بھی تھی کہ کوئی مسلمان کا فر (حربی) کے بدلہ میں نہ مارا جائے۔ اور اس میں میہ حدیث بھی تھی کہ مدینہ کی سرز مین غیر سے تورتک حرم (بہت زیادہ قابل احترام) ہے لہذا جو شخص اس میں کوئی برعت نکالے، یا کسی بدعتی کو پناہ دے اس پر احترام) میں اور فرشتوں کی لعنت ہے، اللہ تعالی اس کی کوئی فرض یا فل عبادت قبول نہ کرے گا۔ اور اس میں میہ حدیث بھی تھی کہ جو شخص غیر خدا کی تعظیم وخوشنودی کے نہ کرے گا۔ اور اس میں میہ حدیث بھی تھی کہ جو شخص غیر خدا کی تعظیم وخوشنودی کے لئے جانور ذرج کرے اس پر اللہ کی لعنت اور اس پر بھی اللہ کی لعنت جو اپ باپ پر لغت کرے اور اس پر اللہ کی لعنت جو کسی برعتی کو پناہ دے اور اس پر اللہ کی لعنت جو میں کا نشان مٹائے۔ \*

اوراس میں بیرحدیث بھی تھی کہ سب مسلمانوں کاخون برابر ہے،اور بیر کہ ایک معمولی مسلمان نے ذمہ لے لیا تو اس کا پاس ولحاظ سب مسلمانوں پر ضروری ہے اگر کوئی شخص کسی مسلمان کا ذمہ توڑے گا تو اس پر خدا اور سارے فرشتوں اور انسانوں کی لعنت، اور بی بھی تھا کہ جوشخص اپنے مولی کے سوا دوسرے کومولی بنائے اس پر بھی سب کی لعنت ہے۔

اوراس میں زکوۃ کے مسائل بھی تھے۔

عہد نبوی میں کتابت حدیث کے یہ چند واقعات سرسری طور پر میں نے آپ کے سامنے پیش کر دیئے ہیں، تلاش وجنجو کرنے والے کو اور واقعات بھی مل سکتے

<u>ب</u>يں۔

له بخاری: ۲۱/۱ که بخاری: ۲۰۱/۱ و مسلم ته مسلم: ۲۱۲/

که بخاری: ۲۰۱/۱ ه. مخاری ۴۳۸/۱ نیز مسند احمد و طماوی: ۳۰٤/۲

#### عهر صحابه میں حدیث کی کتابت

اس کے بعد عہد صحابہ کی تاریخ پڑھئے اس عہد میں بھی آپ کو کتابت حدیث کے بیٹاروا قعات ملیں گے، تمثیل کے طور پر چندوا قعات اس عہد کے بھی نقل کئے حاتے ہیں۔

- اس سلسلہ میں سب سے پہلے حضرت صدیق اکبر کا واقعہ سنئے مورخ اسلام حافظ ذہبی نے تذکرۃ الحفاظ (صفحہ ۵) میں اور شخ علی متقی نے کنزالا عمال (جلد ۵ صفحہ ۲۳۷) میں امام حاکم کے حوالہ سے نقل کیا ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے آخضرت مَن اللہ اللہ کی حدیثیں جمع کرنا شروع کی تھیں، پانچ سوحدیثیں لکھ چکے تھے کہ ایک دن اس مجموعہ کو منگا کر آگ میں ڈال دیا اور فرمایا کہ اس میں میں نے وہ حدیثیں بھی کھی تھیں، جن کو براہ راست آنخضرت مَن اللّٰهِ اللّٰہ سے میں نے نہیں سنا تھا۔ بلکہ کسی اور کی زبانی سنا تھا۔ بلکہ کسی اور کی زبانی سنا تھا، ممکن ہے کہ اس نے مجمد سے جس طرح بیان کیا ہے، اس طرح آنخضرت مَن اللّٰہ کی اور طرح فرمایا ہوتو خواہ مخواہ میری گردن براس کا بوجھ ہوگا۔
- وارمی (صفحہ ۲۸) ومتدرک حاکم (جلداصفحہ ۱۰۱) میں امیر المومنین فاروق اعظم کا یہ فرمان منقول ہے کی علم کو کتاب میں مقید کرلو۔
- داری ومتدرک میں حضرت انس رفائٹؤ سے بھی مروی ہے کہ علم کولکھ کرمقید کرو۔
  نیز صحیح مسلم (جلدا صفحہ ۲۲) میں ہے کہ حضرت انس رفائٹؤ نے محمود بن الربیع رفائٹؤ (صحابی) کی زبانی حضرت عتبان رفائٹؤ کی ایک طویل حدیث سی تو اپنے لڑ کے سے کہا کہ اس کولکھ لو۔ چنانچہ انہوں نے لکھ لیا۔ طحابی (جلد ۲ صفحہ ۳۸۲) میں بھی حضرت انس رفائٹؤ کا اپنے لڑ کے سے حدیث لکھوانا فذکور ہے۔
- 🕜 حضرت ابوہریرہ ڈلائن (التوفی <u>۵۸ ھ</u>) کی نسبت اوپر معلوم ہو چکا ہے کہ وہ

عہد نبوی میں حدیثوں کو لکھانہ کرتے تھے، لیکن بعد میں انہوں نے بھی اپنے ہاتھ سے لکھ کریا گئا ہے۔ سے لکھ کریا تھا، چنانچہ فتح الباری (جلدا صفحہ ۱۳۸۸) میں حسن ابن عمرو کا بیان ہے کہ حضرت ابوہریرہ ڈھائٹۂ میرا ہاتھ پکڑ کراپنے گھر لے گئے، اور حدیث نبوی کی گئی کتابیں دکھا کرفر مایا کہ دیکھویہ میرے یاس ککھی ہوئی موجود ہیں۔

اور بشیر بن نہیک کا بیان طحاوی (جلد۲ صفحہ۳۸۵) میں ہے کہ میں حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹٹۂ سے حدیث کی کتابیں عاریت لے کرنقل کرتا تھا،نقل سے فارغ ہو کر ان کوکل سنا تا جاتا تھا، سنانے کے بعدعرض کرتا تھا کہ میں نے آپ کو جو سنایا ہے وہ سب آپ نے رسول اللہ مثالی ﷺ سے سنا ہے وہ فرماتے تھے کہ ہاں۔

- ک حضرت ابن عباس (المتوفی ۱۸ میر) کے بھی چند صحیفے تھے، جن میں حدیثیں قلم بند تھیں، چنانچ پر مذی (جلد ۲ صفحہ ۲۸ میں ہے کہ طائف کے پچھلوگ حضرت ابن عباس ڈاٹٹو کے پاس ان کے چند صحیفے لے کر حاضر ہوئے کہ آپ ہم کو بیسنا دیں، اس وقت حضرت ابن عباس ڈاٹٹو کی نگاہ بہت کمزور ہو چکی تھی۔ اس لئے وہ پڑھ نہ سکے اور فر مایا تم خود سنا دو، تبہارا سنانا اور میر اپڑھنا جوازر وایت کے حق میں دونوں برابر ہیں۔
- ابوداو (جلد اصفحہ ۱۸) میں ابوالبختری کا بیان ہے کہ میں نے ایک صحابی یا تابعی سے حدیث میں اور مجھ کو بہت بھلی معلوم ہوئی، تو میں نے ان سے درخواست کی کہاس کومیرے لئے لکھ دیجئے، چنانچانہوں نے لکھ کرمیرے حوالہ کیا۔
- دارمی (صفحه ۲۸) میں ہے کہ ابان (تابعی) حضرت انس محافظ کے پاس بیٹھے
   ہوئے ساگون کی تختیوں پر حدیثیں لکھتے رہتے تھے۔
- طحاوی (جلد اصفی ۳۸ میں عبداللہ بن محمد بن عقبل کا بیان ہے کہ ہم لوگ حضرت جابر ڈالٹیز (المتوفی ۸۷ھے) کی خدمت میں حاضر ہو کر آنخضرت مَالَّیْنِا کَمَا کُلُورِ کَمَا تَعْفِیا کَمَا کُلُورِ کَمَا اللهُ اللهُ

حديثوں كو يوچھتے تھے، اورلكھ ليتے تھے۔

- ورری (صفحه ۲۹) میں ہے کہ حضرت ابن عمر رٹاٹٹؤ (الہتوفی سم کھے) نے فرمایا کہ علم کو قید تحریر میں لاؤ چنانچہ دارمی ہی میں حضرت سعید بن جبیر کا بیان ہے کہ میں حضرت ابن عمر رٹاٹٹؤ سے حدیثیں سنتا تھا تو لکھ لیتا تھا۔
- دارمی (صفحه ۲۹) اور طحاوی (جلد ۲ صفح ۳۸ ۳) میں ہے کہ حضرت سعید بن جبیر وغیرہ حضرت ابن عباس کے پاس حدیثیں لکھتے رہتے تھے، بلکہ دارمی میں بی بھی ہے کہ کا غذ بھر جاتا تھا تو کسی دوسری ہی چیز پر لکھ لیتے تھے۔
- داری (صفحہ ۲۹) میں ہے کہ عنزہ کو بھی حضرت ابن عباس ڈاٹنی نے حدیث
   کھنے کی اجازت دی۔
- دارمی میں ہے کہ حسن بن جابر نے حضرت ابوامامہ (التوفی ۲ عجمے) با ہلی سے صدیث لکھنے کی بابت دریافت کیا، تو انہوں نے فرمایا کہ پچھ مضائقہ نہیں ہے۔
- مجمع الزاوئد (جلداصفحه ۱۵) میں ابو بردہ اشعری کا بیان مذکورہے۔ کہ میں اپنے والد (حضرت ابوموی اشعری را تھا ایک دن والد (حضرت ابوموی اشعری را تھا ایک دن میرے والد نے میرامجموعه منگوا کر مجھ سے پڑھوایا میں پڑھ چکا تو فرمایا کہ ہاں میں نے اسخضرت منابی اس طرح سنا ہے لیکن میں ڈرتا ہوں کہ کچھکی بیشی نہ ہوجائے۔

## عهدتا بعين ميس كتابت حديث

او پر جو واقعات آپ نے پڑھے، ہیں، ان میں صحابہ کے سامنے یا صحابہ سے من

کر حدیث لکھنے کا ذکر ہے، اب چندایسے واقعات سنئے جن میں تابعین کے سامنے یا تابعین سے من کر حدیث لکھنے کا تذکرہ ہے۔

- س ترندی (جلد اصفحہ ۲۳۸) اور دارمی (صفحہ ۲۲) میں ابراہیم نخعی کا بیان ہے کہ سالم ابن ابی الجعد حدیثیں لکھا کرتے تھے، سالم کی وفات اور میں ہوئی ہے اور انہوں نے بعض صحابہ سے بھی حدیثیں سنی ہیں۔
- تذکرۃ الحفاظ (جلداصفحہ ۱۰۳) میں ابوالزناد (تابعی) کابیان ہے کہ ہم زہری کے ساتھ علاء کے پاس حدیثیں سننے کے لئے جاتے تھے، زہری اپنے ساتھ تختیاں اور کاغذ کئے رہتے تھے، زہری کی وفات ۱۲۳ھے میں ہوئی ہے۔
- کنزالعمال (جلد ۵ صفحه ۲۳۸) میں صالح بن کیسان (تابعی) کا بیان ہے کہ طلب علم کے زمانہ میں میرا اور زہری کا ساتھ تھا، زہری نے مجھ سے کہا آؤ آگے تخضرت مَا اللّٰمِیٰ کے حدیثیں لکھیں۔ آخضرت مَا اللّٰمِیٰ کے حدیثیں لکھیں۔
- داری (صفحه ۲۹) میں ہشام ابن الغاز کا بیان منقول ہے کہ عطاء بن ابی رباح تابعی سے لوگ بوچھتے جاتے تھے، عطاء ابن ابی رباح کی وفات سمالھ میں ہوئی۔
- دارمی میں (صفحه ۲۹) میں رجاء بن حیوة (التونی ۱۱اھ) کا بیان ہے کہ ہشام
   ابن عبدالملک نے اپنے عامل کو مجھ سے ایک حدیث دریافت کرنے کے لئے لکھا،
   اگروہ حدیث میرے پاس لکھی ہوئی نہ ہوتی تو میں اس کو بھول ہی چکا تھا۔
- دارمی (صفحه ۲۹) میں سلیمان بن موسیٰ کا بیان ہے کہ میں نے نافع (تابعی) کو دیکھا ہے کہ وہ حدیثیں اپنی زبان سے بولتے جاتے ہیں اور لوگ ان کے سامنے لکھتے جاتے ہیں، نافع کا انتقال کے الھے میں ہوا۔
- یاس آیا اور کہا ترفدی (جلد ۲ صفحہ ۲۳۹) میں ہے کہ ایک شخص حسن بھری کے پاس آیا اور کہا

کہ میرے پاس آپ کی بیان کردہ کچھ حدیثیں کھی ہوئی ہیں میں ان کی روایت آپ سے کرسکتا ہوں؟ تو انہوں نے کہا کہ ہاں، تہذیب التہذیب میں ہے کہ حمید طویل نے حسن بھری کی کتابیں نقل کی تھیں۔ حسن بھری کی وفات مال جے میں ہوئی۔

ے من ہران کا بین من کی ہے۔ من ہران کا بیان ہے کہ میں ہشام بن عروہ کے سرندی (جلد ۲ صفحہ ۲۳۹) میں ابن جرن کا بیان ہے کہ میں ہشام بن عروہ کے پاس ایک کتاب لیے کر پہنچااور کہا ہے آپ کی روایتیں ہیں ان کو میں بیان کروں؟ تو انہوں نے کہا، ہاں ہشام بن عروہ کی وفات ۲ ماھے میں ہوئی۔

تذکرۃ الحفاظ (جلداصفحہ ۸۸) میں ہے کہ ابوقلا ہوفات کے وقت اپنی کتابوں
 کی وصیت ابوب ختیانی کے لئے کر گئے تھے چنانچہوہ کتابیں شام سے اونٹ پر بارکر
 کے لائی گئیں، ابوب فرماتے ہیں کہ میں نے بارہ چودہ درم ان کا کرا بیادا کیا ابوقلا بہ
 کی وفات سم ابھے میں ہوئی۔

اری صحیح بخاری جلدا فتح الباری (جلدا صفح ۱۹۰) اسعاف المبطا (صفح ۵) داری (صفح ۲۸) میں ہے کہ خلیفہ راشد حضرت عمر بن عبدالعزیز نے تمام اطراف سلطنت میں یہ فرمان بھیجا کہ آنخضرت من اللہ اللہ علیہ الو بحر بن حزم (جو ان کی طرف سے مدینہ کے امیر وقاضی سے ) کے پاس جب یہ فرمان پہنچا تو انہوں نے حدیث کے کی مجموعے تیار کئے، مگر ابھی ان کو دربار خلافت میں بھیجنے کی نوبت نہیں آئی تھی کہ عمر بن عبدالعزیز کی وفات ہوگئی، نیز عمر بن عبدالعزیز کے حکم سے ابن شہاب زہری نے بھی حدیثوں کو مدون کیا تھا، تذکر ۃ الحفاظ (جلدا صفحہ ۱۰) میں معمر کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ زہری کی حدیثوں کے دفتر کئی اونٹوں پر بار میں معمر کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ زہری کی حدیثوں کے دفتر کئی اونٹوں پر بار میں معرکے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ زہری کی حدیثوں کے دفتر کئی اونٹوں پر بار میں موئی ہے۔

عہد تابعین کے یہ چند واقعات برسبیل تذکرہ میں نے بیش کئے ہیں، اور ہر واقعہ کے ساتھ صاحب واقعہ کا س وفات بھی لکھ دیا ہے سنین وفات دیکھ کر آپ معلوم

له تهذيب التهذيب: ٣٩/٣

کر سکتے ہیں کہ بیرواقعات وفات نبوی ہےصرف سوبرس بعد کے ہیں بلکہ اکثر تو سو برس کے اندرہی کے ہیں۔

# تبع تابعین کے عہد میں حدیث کی کتابت

اب ذرااور قریب آیئے اور تبع تابعین کا دورنظر کے سامنے رکھئے تو اور زیادہ کتابت احادیث کے واقعات آپ کی نگاہ سے گزریں گے، اور حدیثوں کے دفتر کے دفتر آپ کو دکھائی دیں گے جواس عہد میں لکھے گئے ، اوران میں سے بعض بعض آج بھی ہمارے ہاتھوں میں موجود ہیں۔اس دور میں حدیثوں کے لکھنے کا بید ستور تو باقی ہی تھا، کہ استاذ سے جو حدیثیں سنیں ،لکھ لیس، چنانچہ محمد بن بشیر کا بیان ہے کہ مسع (التوفی هاه علی کے پاس ایک ہزار حدیثیں تھیں، میں نے دس کے سواساری لکھ لیں <sup>ک</sup>

عبدالرزاق كابيان ہے كەميل في معمر التوفي عصام سے دس ہزار حديثين س کرکھی ہیں۔

حماد بن سلمہ کے پاس قیس بن سعد کی کتاب تھی۔ ثوری یمن گئے تو ان کوایک تیز لکھنے والے کا تب کی ضرورت ہوئی، ہشام ابن پوسف کا بیان ہے کہ لوگوں نے مجھ کو پیش کیا، چنانچہ میں ان کے لئے حدیثیں لکھا کرتا تھا۔

ابوقعم کا بیان ہے کہ میں نے آٹھ سومشائخ سے حدیثیں کھی ہیں، شعیب بن حزه نے بہت زیادہ حدیثیں لکھی تھیں، زہری بولتے اور شعیب لکھتے تھے۔امام احمد من نے شعیب کی کتابیں دیکھی تھیں ان کا بیان ہے کہ شعیب کی کتابیں بہت تھی اور درست تھیں، شعیب کی وفات س۲۳ اچے میں ہوئی <sup>ھی</sup>

ابوعوانہ پڑھنا جانتے تھے، کھنانہیں جانتے تھے، اس لئے جب حدیث سننے

ك تذكره: ص ۱۷۷ گه تذکره: ۱۷٥/۱ ت تذكره: ١٩٨/١

گه تذکره: ۳۱٦/۱

۵ تذکره: ۲۱۰/۱

رَسَّالِکُ اعْطِین مِس <u>ت</u>مرة الحد: کے لئے جاتے تو دوسرے سے کھواتے تھے ابوعوا نہ کی وفات <u>سالا اح</u>یس ہوئی۔ ابن لہید کے پاس بھی حدیث کی کتابیں تھیں، چنانچے ابن صالح کابیان ہے کہ میں نے عمارہ بن غزید کی حدیثیں ابن لہیعہ ہی کی اصل سے نقل کی ہیں، ابن لہیعہ نے س کارچ میں انقال کیا۔

سلیمان ابن بلال الهتوفی ۲<u>۷ ج</u>ے مسموعات کی بھی گئی کتابیں تھیں اور اینے مرنے کے فت وصیت کر گئے تھے کہ وہ کتابیں عبدالعزیز بن حازم کودی جائیں <sup>ہے</sup> ابو حاتم رازی کا بیان ہے کہ ابونعیم نے عبدالسلام بن حرب سے کئ ہزار حدیثیں س کر لکھیں ،عبدالسلام کی وفات <u>کھا چے</u> میں ہوئی <sup>سے</sup>

ابن المبارك نے اپنی لکھی ہوئی جن حدیثوں کی روایت کی ، اورلوگوں کو سنایا ان کی تعداد ہیں ہزار تھی <sup>ھیا</sup>

غندر کے پاس بھی ان کی مسموعات کی کتابیں تھیں ،ابن معین کابیان ہے کہ ان کی کتابیں سب سے زیادہ سیجے تھیں۔

ابن مہدی کا بیان ہے کہ ہم شعبہ کی زندگی ہی میں غندر کی کتابوں سے فائدہ اٹھاتے تھے،غندر کی وفات <u>۱۹۳ھ</u>یں ہوئی <sup>ہیں</sup>

بہر حال کتابت حدیث کے اسی دستور کے علاوہ با قاعدہ تصنیف کا سلسلہ بھی جاری ہو گیا، چنانچہ مکہ معظمّہ میں ابن جریج التو فی <u>۱۵ جے</u>نے ، یمن میں معمر بن راشد التوفی <u>۵۳ چے</u> نے ، بھرہ میں سعید بن ابی عروبہالتوفی <u>۱۵۲ چ</u>اور رہیج بن صبیح التوفی اسماھےنے حدیث کی کتابیں تصنیف کیں،اوراسی عہد میں موسیٰ بن عقبہالتوفی اسماھے اورا بن اسحاق الهتوفي <u>[ ۵ اچے</u> نے غزوات وسیرت نبوی پر کتابیں لکھیں۔

اوران کے بعد امام اوزاعی التوفی کے ہاھے نے شام میں امام ابن المبارک

ته تذکره: ۱/۲٤٧ که تذکره: ۲۲۰/۱ ك تذكره: ۲۱۹/۱ ك تذكره: ١٧٧/١ ه تذکره: ۲۰٤/۱ که تذکره: ۲٤٩/۱ التوفى الماج في خراسان مين حماد بن سلمه المتوفى علاج في بعره مين سفيان ثوري التوفى الا اج نے کوفہ میں جریر بن عبدالحمید التوفی ۱۸۸جے نے رے میں، اور مشیم الهوفی ۱۸<u>۳ هے</u>نے واسط میں حدیث کی کتابیں کھیں۔

اورتقریباً اس زمانہ میں امام مالک نے اپنی شہرة آفاق كتاب موطا تصنيف فرمائی،امام مالک نے <u>9 کامی</u>یں وفات یائی۔

اسی زمانہ میں ابومعشر سندی نے غزوات نبوی پر کتاب لکھی ابومعشر نے <u>م کاھ</u> میں وفات یائی۔

ان حضرات کے بعد ابراہیم بن محمد اسلمی استاذ شافعی نے امام مالک کی موطا کے طرزیراینی موطالکھی جس کی نسبت ابن عدی کا بیان ہے کہ موطائے ما لک سے وہ چند گونه بردی تقی،ابراہیم کی وفات ۸<u>۸ جو</u>میں ہوئی <sup>ہے</sup>

يجيٰ بن زكريا بن ابي زائده كوفي شاگر دامام اعظم بھي صاحب تصنيف تھے، يجيٰ کا انقال ۱۸۲ میں ہوا<sup>ہ</sup>

معانى بن عمران موصلى التوفى ١٨٥ ه نے كتاب السنن، كتاب الزهد، كتاب الادب، كتاب الفتن وغيره تصنيف ك<sup>ع</sup>

عبدالرحيم بن سليمان كناني نے بھي كئ كتابيں لكھيں عق

امام ابو پوسف التوفي ۱۸۲ھ نے کتاب الآ ثار، کتاب الخراج وغیر ہلھیں ،اور ا ما محمد الهتوفي <u>١٨٩ جه</u>نے موطا كتاب الآثار، كتاب الحج وغيره تصنيف فرمائيں، وليد بن مسلم الهتوفي هام ہے خدیث کے مختلف ابواب وموضوعات یرستر کتابیں

امام وکیع بھی فن حدیث میں صاحب تصنیفات تھے <u>ے9اچے</u> میں ان کی وفات

ك تذكره: ۲٤٦/١ ك تذكره ته تذکره: ۲۲۰/۱

> ه تذکره: ۲۷۹/۱ گه تهذیب: ۳۰۶/۶

ہوئی <sup>ک</sup>

ابن وہب المتوفی <u>کواچے</u> نے اہوال القیامۃ اور جامع وغیرہ تصنیف کیس، نیز ایک بہت ضخیم موطا بھی ان کی تصنیفات میں ہے۔

محمد بن فضیل المتوفی <u>190ھ</u>نے کتاب الزہد، کتاب الدعاء، وغیرہ اپنی یادگار چھوڑی۔ اس دور کی تصنیفات میں سے سفیان کی جامع، ابن المبارک کی کتاب الزمد والرقاق، امام مالک کی موطا، ابو یوسف کی کتاب الآثار، اور کتاب الخراج اور امام محمد کی موطا، کتاب الآثار اور کتاب الحج وغیرہ آج بھی موجود ہیں۔

# چغتائی کا دوسرا دعویٰ

چغتائی کا دوسرا دعوی ہے ہے کہ دوسو برس تک صرف زبانی روایت پر دارو مدار رہنے کی وجہ سے حدیثیں کچھ سے کچھ ہوگئیں، اگرچہ پہلے دعویٰ کا غلط اور بے سرو پا ہونا ثابت کر دینے کے بعداس دوسرے دعویٰ پر کچھ لکھنے کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں معلوم ہوتی اس لئے کہ یہ دعویٰ تمام تر پہلے ہی دعویٰ پر مبنی ہے اور اس کا غلط ہونا ثابت ہو چکا، تواب اس کے غلط ہونے میں کیا شبہ باتی رہ جا تا ہے۔ تا ہم تبرعاً اس پر کلام کرتا ہوں اور کہتا ہوں کہ اگرچہ او پر تاریخی شواہد سے ثابت ہو چکا ہے کہ صرف کلام کرتا ہوں اور کہتا ہوں کہ اگرچہ او پر تاریخی شواہد سے ثابت ہو چکا ہے کہ صرف زبانی روایت پر کسی نر مانے میں بھی دارو مدار نہیں رہا ہے بلکہ عہد نبوی ہی سے کتابت صدیث کا سلسلہ برابر جاری رہا ہے لیکن اگر بالفرض بیسلسلہ نہ رہا ہوتا تو بھی عہد نبوی عدیث کا سلسلہ برابر جاری رہا ہے لیکن اگر بالفرض بیسلسلہ نہ رہا ہوتا تو بھی عہد نبوی کے دیا جو بلیغ اہتمام تھا اور اس کے بیش نظر یہ دعویٰ کرنا ممکن کے اداء و بیان کرنے میں جو کامل احتیاط مدنظر تھا، اس کے بیش نظر یہ دعویٰ کرنا ممکن ہیں کہ ذبانی روایت پر دارو مدار رہنے کی وجہ سے حدیثیں کچھ سے کچھ ہوگئیں۔

# حفظ حديث كاابهتمام بليغ

# عهد شوى صَالَّاللَّهُ مِنْ

عہد نبوی میں حدیثوں کو محفوظ رکھنے کے لئے یہ اہتمام تھا کہ صحابہ حدیثوں کا دور کیا کرتے تھے، چنانچہ حضرت انس ڈاٹٹٹ کا بیان ہے کہ ہم لوگ آنخضرت مَاٹٹٹٹٹ کا بیان ہے کہ ہم لوگ آنخضرت مَاٹٹٹٹٹٹٹ کی زبان مبارک سے حدیثیں سنتے رہتے تھے، جب آپ مجلس سے آٹھ جاتے تو ہم آپس میں حدیثوں کا دور کرتے تھے۔ ایک دفعہ ایک آدمی کل حدیثیں بیان کر جاتا پھر دوسرا، پھر تیسرا، بسا اوقات ساٹھ ساٹھ آدمی مجلس میں ہوتے تھے اور وہ ساٹھوں باری باری سے بیان کرتے تھے، اس کے بعد جب ہم اٹھتے تھے تو حدیثیں اس طرح زبن شین ہوتی تھیں کہ گویا ہمارے دلوں میں بودی گئی ہیں۔ ا

حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کے بیان سے ثابت ہوتا ہے کہ عہد نبوی میں فرض نمازں کے بعد مسجد میں صحابۂ کرام بیٹھ جاتے ، اور قر آن پاک اور احادیث نبویہ کا مذاکرہ کرتے تھے۔

حضرت ابوسعید خدری ڈاٹٹؤ کا بیان ہے کہ صحابہ کرام جب کہیں بیٹھتے تھے تو ان کی گفتگو کا موضوع فقہ لینی آنخضرت مَاٹٹؤ کی حدیثیں ہوتی تھیں یا پھر یہ کہ کوئی آدمی قرآن یاک کی کوئی سورۃ پڑھے یا کسی سے پڑھنے کو کہے۔

دور کرنے کے علاوہ انفرادی طور پر بھی حدیثوں کواز بر کرنے کا بڑا اہتمام تھا، اور جن کو باجود کوشش کرنے کے حدیثیں یاد نہ ہوتی تھیں وہ آنخضرت مَالَّائِیْلِمَا کی خدمت میں حاضر ہوکر اس کی شکایت کرتے تھے اور پوچھتے تھے کہ حدیثوں کو محفوظ رکھنے کی کیا تدبیر کریں جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ ڈٹائٹیُڈ اور حضرت انس ڈٹائٹیُڈ کے بیان

سه مستدرك: ص ٩٤

ك مستدرك: ١/٩٤

ك مجمع الزوائد: ١٦١/١

سے اوپر (زیرعنوان عہد نبوی میں حدیث کی کتابت) معلوم ہو چکا ہے، نیز حضرت ابوہریرہ ڈٹاٹنؤ کا یہ بیان بھی آپ پڑھ سکے ہیں کہ میں حدیثوں کوصرف دل سے یاد كرتا تھا اور حفرت عبدالله بن عمرو دلائينا از بركرنے كے ساتھ ساتھ لكھتے بھى تھے حضرت عبدالله بن عباس رُلِيْنُو كا بيان مسلم ( جلداصفحه ۱ )، ابن ماجه ( صفحه ۲ ) وغيره میں ہے۔"کنا نحفظ الحدیث"ین ہم مدیثیں یادکیا کرتے تھ،اس قتم کے مزیدواقعات نقل کر کے بات کوطول دینے کی کوئی ضرورت محسوں نہیں ہوتی ،صرف ايك بات لكهددينا كافي سجهتا مول كه آنخضرت مَاليَّيْنَا كاصحابه كونهايت تاكيدي حَكم تقا که جولوگ میری مجلس میں حاضر ہوں وہ غیر حاضروں کومیری حدیثیں ضرور پہنچا دیں'۔ نیز ان لوگوں کے حق میں تروتاز گی وسرسبزی کی دعا فر مائی تھی ، جو آپ کی حدیثوں کو س کرخوب انچھی طرح یاد کر لیں اور پھراس کو بجنسہ دوسروں کو تک پہنچا دیں۔ "نضر الله عبدا سمع مقالتي (وفي رواية) حديثنا (كما في الدراي صفحه٤٦) فحفظها ووعاهاواداها (وفي روایة) فبلغه (دارمی صفحه٤٢) کما سمع."<sup>گه</sup> تَزَجَهَكَ: "الله تعالى اس بنده كوسر سبز (خوش) رکھ جو ميري كوئي حدیث س کریاد کر لے اور خوب سمجھ لے پھراس کوجس طرح سنا ہے اس طرح دوسرے کو پہنچا دے۔'' تھ

له بعض دوسری روایتوں میں حدیثوں کی روایت کرنے والوں کو اپنا جانشین فرمایا ہے۔ (کنز العمال: ٥/٢٢/)، ایک دوسری حدیث میں اس مخض کو جنت کی بشارت دی ہے، جو امت کے لئے جالیس حدیثیں محفوظ کرلے۔ (بخاری: ١٦/١)

عه مشکواة ص ۲۷ بحواله احمد ترمذی ابوداؤد ابن ماجه، دارمی عه اس مضمون کوتقریباً انبی الفاظ میس آنخضرت مُنَاتِیْنِ سے ابن مسعود و عائشه، زید بن ثابت، جبیر بن مطعم، انس، ابو ہریرہ، عمیر بن قبادہ، سعد بن ابی وقاص، ابن عمر، معاذ بن جبل، نعمان بن بشیرعن ابیداور زید بن خالد ژناتی نے روایت کیا ہے۔ (کنز العمال: ۲۲۰/۰، ۲۲۲)

صحابہ کے حالات سے جولوگ باخبر ہیں وہ سمجھ سکتے ہیں کہ آنخضرت مَالَّ لَیُّا کَمُ اِسْ کَا تَعْمُ کَا لَا اِسْ مَا کُلِی اِسْ کَا اِسْ کَا کُلِی کُلِی

#### عهد صحابه رضي التدم

عہد صحابہ میں بھی حدیثوں کواز بر کرنے کا بیش انبیش اہتمام تھا، حضرات صحابہ اپنے شاگر دوں کو یاد کرنے کی برابر تا کید کرتے رہتے تھے، اور محفوظ رکھنے کی تدبیر بھی بتایا کرتے تھے۔

🛭 حضرت ابن عباس وثانينا فرماتے تھے۔

"تذاكر واهذا الحديث لا ينفلت منكم."<sup>ك</sup>

تَنْجَهَنَّ:''حدیثوں کا آپس میں مٰداکرہ (دور) کیا کرو، ایبا نہ ہو کہ

تمہارے ہاتھ سے نکل جائے۔''

🕡 پیھی فرمایا کرتے تھے۔

"ردوا الحدیث واستذکروه فانه ان لم تذکروه ذهب"" تَرَجَمَدَ:"حدیث کو (بار بار پڑھ کر) دہرایا کرواوراس کو شخضر کرواگر اس طرح یادنہ کروگے، توجاتی رہے گی۔"

- ان یہ کی تا کید بھی تھی کہ ہرروز کچھ حدیثیں بیان کیا کریں فرماتے تھے کہ کوئی یہ خیال نہ کرے کہ ایک کی استحد کے کہ بیان خیال نہ کرے کہ ایک بیان کیا ہے، لہذا آج نہ بیان کرواور پھرکل (آئندہ) بھی بیان کرنا۔
- ص حضرت ابوسعید خدری و النظر بھی آپس میں حدیث کے مذاکرہ کی تاکید کیا کرتے تھے۔ بھار کردرخواست کرتے کہ حدیثیں لکھوا دہجئے تو انکار کر دیتے تھے، اور فرماتے تھے کہ جس طرح ہم نے

له دارمی: ص ۷۸ ته دارمی: ص ۷۸ ته دارمی: ص ۷۷ و مستدرك: ۹٤/۱

صحرت على مرتضى التنوُّا پنے شاگر دوں سے فرمایا کرتے تھے۔ "تذا کروا الحدیث فانکم الا تفعلوا یندرس" علی تَرْجَمَدُ:" حدیثوں کو باہم یاد کیا کروں اس لئے کہ ایسا نہ کرو گے تو حدیث مٹ جائے گی۔"

حفرت عبدالله بن معود وللفؤ كى سخت تاكير تقى كه ـ
"تذاكروا الحديث فان ذكر الحديث حياته" على ترجَمَكَ: "حديثون كا فراكره كرتے رہوكہ يبى اس كے بقا كا سامان

🕒 خفرت على ڈلائنۂ کاارشاد ہے:

"تزاوروا و تدار سوا الحدیث و لا تترکوه یندرس" عقد ترکیمکند" ایک دوسرے سے ملتے رہواور باہم حدیث کا ندا کرہ کرتے رہواس کوچھوڑ نہ دو کہ فنا ہوجائے۔"

صحابہ کرام کے شاگر داپنے اساتذہ کے ان احکام کا پورا احترام کرتے تھے، اور حدیثوں کے مذاکرہ سے بھی غافل نہیں رہتے، چنانچہ داری (صفحہ 2) اور تذکرہ (صفحہ 19) میں عطاء کا بیان ہے کہ جب ہم حضرت جابر ڈٹائٹؤ کے پاس سے حدیثیں من کراٹھتے تھے تو باہم مذاکرہ کرتے تھے ہمارے ہم سبقوں میں ابوز بیر کا حافظ سب سے ایجھا تھا، ان کوسب سے زیادہ حدیثیں یا دہوتی تھیں۔

متدرک (جلداصفی۹۴)ابن بریده کابیان ہے کہ ہم سجد میں نماز کے بعد بیٹھ جاتے اوراحادیث نبویہ کا نما کر ہ کرتے۔

یه مستدرك: ۱/۹۰، دارمی ص ۷۹ هم دارمی: ص ۷۹، كنزالعمال: °۲٤۲

له دارمی: ص ٦٦ ته مستدرك: ١/٩٥

داری (صغی ۱۵) میں ہے کہ زہری عشاء کی نماز کے بعد حدیث کا نداکرہ کرنے بیٹے توضیح تک بیمشغلہ جاری رہا، داری میں بی بھی ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹوئے نے اپنے شاگردوں سے بوچھا کہتم لوگ آپس میں ملتے رہتے ہو، اور کہیں ایک جگہ بیٹھ کرحدیث کا فدا کرہ بھی کرتے ہو؟ شاگردوں نے جواب دیا کہ ہم کوتو اس کا اتنا اہتمام ہے کہ ہمارا کوئی ساتھی بھی غائب ہوجا تا ہے، تواگروہ کوفہ کے آخری سرے پر بھی ملتا ہے تو وہیں جا کراس سے ملتے ہیں یک آخری سرے پر بھی ملتا ہے تو وہیں جا کراس سے ملتے ہیں یک

صحابہ کے بعد تابعین کا دور آیا تو وہ بھی اپنے شاگردوں کو حدیثوں کو حفظ کرنے کے لئے، دور اور فداکرہ کی ہدایتیں کرتے رہے، چنانچہ دارمی میں عبدالرحمان بن ابی لیا زہری اورعلقمہ کے وہ ہدایات قریب قریب صحابہ کے فدکورہ بالا الفاظ میں منقول ہیں۔

انہی تاکیدوں کا نتیجہ تھا کہ حارث بن پزید عکلی ، قعقاع بن پزید مغیرہ اور فضیل اء کی نماز کے بعد مذاکرہ کرنے کے لئے بیٹھتے تو صبح ہی کو بیمجلس برخاست سات وی۔

یونس کا بیان ہے کہ جب ہم حسن بھری کے پاس سے حدیثیں سن کرا ٹھتے تھے، تو آپس میں اس کا دوراور مذا کرہ کرتے تھے۔

اساعیل بن رجاء کا دستور تھا کہ کوئی نہ ملتا تو مکتب کے لڑکوں کو اکٹھا کر کے ان کے سامنے حدیثیں بیان کرتے تا کہ حدیث کی مشق میں ناغہ نہ ہو، اور بھولنے نہ پائیں۔ <sup>ع</sup>

حفظ حدیث کے لئے صحابہ و تابعین اور اتباع تابعین کا یہ غیر معمولی اہتمام آپ

له دارمی: ص ۷۹ که دارمی: ص ۷۸، تهذیب: ۲۷۰/۱۰

عه دارمی: ص ۷۸ گه دارمی: ص ۷۸، تهذیب التهذیب: ۲۹٦/۱

افت زمز ببالثير زا>>

نے ملاحظہ کیا، اس کے ساتھ اس تاریخی حقیقت کو بھی پیش نظر رکھئے کہ قدرت کی طرف سے ان حضرات کو کس قدر حیرت انگیز قوت یا دداشت اور غیر معمولی حافظے عطا ہوئے تھے جس کی نظیر آج مشکل سے دستیاب ہوسکتی ہے، پس ان حالات اور واقعات کے باوجود بیخیال قائم کرلینا کہ زبانی روایت پر دارومدار ہونے کی وجہ سے حدیثیں کچھ سے کچھ ہوگئیں، انصاف کا خون یا تاریخی حقائق سے چیثم بوثی اور نری وہم پرستی ہے۔

# صحابه وتابعين كاغيرمعمولي حافظه

میں نے ابھی ابھی صحابہ و تابعین کی حیرت انگیز قوت یا د داشت کا جو ذکر کیا ہے و محض خوش اعتقادی کی بنا پڑہیں ہے، بلکہ واقعات کی روشنی میں پوری ذمہ داری کے ساتھ میں نے اس بات کولکھا ہے۔

اساءرجال اور تذکرہ کی کتابوں کا مطالعہ کرنے والوں پرتو میرے اس بیان کی صدافت آ فآب کی طرح روش ہے، لیکن جن کو بیموقع نہیں ملاہے، ان کے اطمینان وتشفی کے لئے چند تاریخی واقعات نقل کئے جاتے ہیں۔

- صحاب میں حضرت ابو ہر رہ و ٹائٹیئہ کا نام کون نہیں جانتا، مورخ اسلام حافظ ذہبی کی کتاب تذکرة الحفاظ میں خودانمی کابیان ہے کہ آنخضرت مَثَاثِیْزُ نے ایک دن مجھ سے فرمایا کہ تم مال غنیمت ہے حصہ نہیں مانگتے ، میں نے عرض کیا کہ میں آپ سے علم کی دولت مانگنا ہوں، اس کے بعد آنخضرت مَالَيْنِ الله نے میری جا درمیر ےجسم سے اتار کر چے میں پھیلا دی، اور حدیثیں بیان کرنا شروع کیں، فارغ ہونے کے بعد فرمایا کہ چادرکواسیے سینے سے ملالو، میں نے ایسا ہی کیا اس کے بعد سے میرا بیا ال ہوگیا ہے کہ ایک حرف بھی آپ کی حدیث کا مجھ کونہیں بھولتا تھا۔
- 🗨 تابعین میں ایک مشہور ومعروف مفسرا ور حافظ حدیث قیادہ ہیں، ان کی نسبت

امام احمد بن حنبل فرماتے تھے کہ قادہ جو کچھ س لیتے ان کو یاد ہو جاتا تھا، ان کے سامنے ایک دفعہ حضرت جابر ڈلاٹئ کا صحیفہ (یعنی حضرت جابر ڈلاٹئ کی روایت کی ہوئی حدیثوں کا مجموعہ ) صرف ایک دفعہ پڑھ دیا گیا، ان کوکل یاد ہو گیا، خود قادہ کا بیان ہے کہ میں نے بھی کسی استاذ ہے دہرانے کی خواہش نہیں کی اور بھی ایسانہیں ہوا کہ کوئی چیز میرے کان میں پڑے اور وہ میرے دل میں بیٹھ نہ جائے۔

شعبی خود کہتے تھے کہ میں نے بھی کوئی چیز کھی نہیں، کین حافظ ایسا ہے کہ کسی نے کوئی حدیث بیان کی تو اس کو بھولا بھی نہیں اور یہ بھی نہیں ہوا کہ بھی میں نے (استاذ سے) دوبارہ بیان کرنے کی خواہش کی ہوت یہ بھی فرماتے تھے کہ جھے اشعار ہر چیز سے کم یاد ہیں، تا ہم اگر میں تم کواشعار سنانا شروع کروں، تو ایک مہینہ تک کوئی شعر مکرر نہ سناؤں گا۔

- 🕜 ابوصالح سان کے حافظہ کا بیرعالم تھا کہ اعمش نے ان سے ایک ہزار حدیثیں سن تھیں جیسا کہ خوداعمش کا بیان ہے ۔ 🗝
- ک کمول خودا پی نسبت فرماتے تھے کہ میں نے جو چیز اپنے سینے میں رکھ لی پھر جس وقت حا ہااس کواپنے سینے میں موجود پایا کے
- 🗘 زہری کا بیان ہے کہ میں نے جوعلم اپنے سینے میں رکھ لیااس کو بھی نہیں بھولا۔

له تذكرة الحفاظ: ١١٦/١ لله تذكره: ٧٧ لله تذكره: ٧٩/١ كه تذكره: ١٠٣/١ كه تذكره: ١٠٣/١ كه تذكره: ١٠٣/١

سعید کابیان ہے کہ زہری سے ایک شخص نے حدیثیں کھوانے کی درخواست کی انہوں نے اس کو چار سو حدیثیں کھوا دیں، ایک مہینہ کے بعد اس شخص سے پھر ملاقات ہوئی تو اس نے کہا وہ نوشتہ (جس میں چار سو حدیثیں کھیں تھیں، کھو گیا، زہری نے دوبارہ وہ حدیثیں اس کو کھوا دیں، جب اس نے دونوں نوشتوں کا مقابلہ کیا توایک حرف کا بھی فرق نہ تھا۔

#### تابعین کے بعد کے طقے

صحابہ و تابعین کے بعد کےطبقوں میں بھی قوت یاد داشت کی یہی فراوانی تھی بلکہان طبقوں میں حافظہ کی بعض مثالیں پہلے سے بھی زیادہ حیرت انگیزملتی ہیں۔

- مغیرہ صبی ( تبع تا بعی ) کے حافظہ کا حال خودان کے بیان کے مطابق یہ تھا کہ جو
   بات ان کے کان میں پڑگئی ،اس کو پھر بھی نہیں بھولے۔
- عمرو بن الحارث مصری (تبع تابعی) کی نسبت ابوحاتم رازی کا فول ہے کہ وہ اپنے زمانہ میں سب سے بڑے حافظ تھے، حافظ میں ان کا ہمسر کوئی نہ تھا، اور ابن وہب کا بیان ہے کہ میں نے ان سے زیادہ قوی حافظہ گا انسان نہیں دیکھا۔
- معمر (تبع تابعی) کابیان ہے کہ میں نے چودہ برس کی عمر میں قیادہ سے حدیثیں سن تھیں جو کچھاس وقت سنا تھا، وہ آج تک ایسامعلوم ہوتا ہے کہ میرے سینہ میں لکھا

له تذکره: ۱۰٤/۱ که تذکره: ص ۱۰۶

گه تذکره: ۱۳۰/۱ که تذکره: ۱۷۳/۱

- تعبه (تابعی) کواتی کثرت سے حدیثیں یاد تھیں، کہ ابوداؤد طیالی نے ان ہے سات ہزار حدیثیں سی تھیں اورغندر نے بھی اتنی ہی حدیثیں ان سے سی تھیں۔ شعبہ کا خود اپنا بیان ہے کہ صرف ایک ابوالزبیر سے سی ہوئی مجھ کو سوحدیثیں
- حدیث کھی ہوئی نہ تھی، باایں ہمدیکی بن الفریس کے پاس حماد سے سی ہوئی دس ہزار حدیثیں تھیں اور عمرو بن عاصم کا بیان ہے کہ میں نے حماد سے دس ہزار سے بھی زیادہ حدیثیں س کرکھی ہیں۔" زیادہ حدیثیں س کرکھی ہیں۔"
- 🐿 سفیان توری کابیان ہے میں نے اپنے سینہ کو (احادیث کی ) جوامانت بھی سپر د كردى،اس نے مجھى خيانت نہيں كى يحيىٰ قطان كابيان ہے كدميں نے سفيان سے زياده حديث كاحا فظنهيں ديكھا۔"
- 🛭 اسرائیل کا بیان ہے کہ میں ابواسحاق کی مرویات کواس طرح یا درکھتا تھا جیسے قرآن کی سورتوں کو۔<sup>©</sup>
- 🔬 ابن سعد کا بیان ہے کہ وہیب اپنی یاد سے حدیثیں ککھواتے تھے۔ باوجود بکیہ ان کی روایات بہت زیادہ ہیں۔
- 🗨 مشیم کے پاس بیس ہزار حدیثیں تھیں، ابن مہدی کا بیان ہے کہ وہ سفیان توری ہے بھی بڑھ کرحا فظ حدیث تھے۔

تۇرى كا حال اويري<u>ڑھ چكے</u> ہو\_

واؤدضی کا بیان ہے کہ اساعیل بن عیاش کے ہاتھ میں اس نے کتاب بھی

كه تذكره: ۱۸٤/۱،۱۸۳/۱ تذكره: ۱۹۰/۱ ك تذكره: ١٧٩/١

له تذكره: ۲۱۷/۱ كه تذكره: ۲۲۹/۱ ه تذکره: ۱۹۹/۱ که تذکره: ۱۹۱/۱

- 🕕 ابن عیبینہ کے پاس سات ہزار کے قریب حدیثیں تھیں اوران سب کووہ اپنی یا د سے بیان کرتے تھے۔ <sup>م</sup>
- 🕕 ابن المبارك كے والدا يك دفعه ان پرخفا ہوئے تو كہا كه تيرى كتابيں ميں يا گيا تو جلادوں گا، ابن المبارک نے کہا کہ اس سے کیا ہوجائے گا وہ سب میرے سینہ میں ہیں، علی بن الحن بن شقیق کا بیان ہے کہ ایک رات ابن المبارک مسجد سے فکلے میں بھی ساتھ ہولیا، دروازہ پرانہوں نے حدیث کا ذکر چھٹر دیا، مذاکرہ کا سلسلہ اتنا دراز ہوا کہ جب فجر کی اذان کے لئے مؤذن آیا تو ہم ابھی مذاکرہ ہی کررہے تھے۔<sup>س</sup>
- سیسلی بن یونس کواپی حدیثیں اس قدریا تھیں کہ فرماتے تھے، اگر میری کتاب میں کہیں ایک واوبھی کوئی بڑھا دے تو وہ مجھ سے حیب نہیں سکتا۔
  - 🐠 کیلیٰ ابن الیمان کوایک مجلس میں یا نجے سوحدیثیں یا دہو جاتی تھیں 🐣
- ابومعاویہ نابینا تھے،اس کے باوجودعلی بن المدینی کا بیان ہے کہ میں نے ان سے ڈیڑھ ہزار حدیثیں س کرلکھی ہیں جربر کا بیان ہے کہ ہم اعمش کے پاس سے حدیثیں س کر اٹھتے تھے تو باہم مذاکرہ کرتے تھے، ہم سب میں ابومعاویہ (نابینا) ہے زیادہ کسی کو یاد نہ ہوتا تھا،خود ابومعاویہ کا بیان ہے کہ آئکھ والے لوگ اعمش کی مجلس میں میرے محتاج تھے، اعمش کے کل شاگر دمیرے دروازہ پرآتے تھے اور میں ان کی ساری سی ہوئی حدیثیں بول دیتا تھاوہ لکھ لیتے تھے۔<sup>ک</sup>
  - 🕥 مروان بن معاويه کوايني کل حدیثیں یا تھیں 🐣
- ابن معین کا بیان ہے کہ حفص بن غیاث نے بغداد اور کوفہ میں جتنی حدیثیں بیان کی میں سب اپنی یاد داشت سے بیان کی ہیں، کتاب مجھی نہیں نکالی، اور تین جار

که تذکره: ۱/۲۵۲ که تذکره: ۱/۲۰۰ ك تذكره: ۲۳٤/١

۵ تذکره: ۱۹۳/۱ که تذکره: ۲۷۱/۱ که تذکره: ۲۷۲/۱ مه تذکره: ۲۰۹/۱

نفرة الحديث ہزار حدیثیں ان کی یا دے لوگوں نے لکھی ہیں۔

- ابن مہدی کا بیان ہے کہ ایک دفعہ سفیان نے مجھ سے کہا کہ سی محدث کو مذاکرہ كرنے كے لئے ميرے پاس لاؤ، ميں يحيٰ قطان كوساتھ لے گيا سفيان نے ان ے مذاکرہ کیا تو ہکا بکارہ گئے ۔''
- ولید بن مسلم کو بردی بردی لمبی حدیثیں اور ملاحم کی پیشن گوئیوں والی روایتیں خوب یادتھیں،ابواب بھی ان کواز برتھے۔
  - 🗗 احمد بن صالح کابیان ہے کہ ابن وہب نے ایک لا کھ حدیثیں بیان کی ہیں۔
- 🕡 امام احمد کا قول ہے کہ میں نے وکیع سے بڑھ کرکسی کو حافظ نہیں یا یا ابو حاتم کا قول ہے کہ وکیج ابن المبارک ہے بھی بڑھ کر حافظ تھے، ابوداؤد کا بیان ہے کہ وکیج کے ہاتھ میں حدیث بیان کرنے کے وقت بھی کتاب نہیں دیکھی گئی۔
  - 🕡 وکیج کابیان ہے کہ محار کی کمبی حدیثوں کے بڑے حافظ تھے۔
- ہے بزید بن ہارون کا خودا پنی نسبت یہ بیان ہے کہ مجھ کوہیں ہزار حدیثیں سند کے ساتھ یاد ہیں اور وہ بھی اتن کمی کہ ان میں کوئی ایک حرف بھی ملا دے تو جانوں۔

زیاد بن ابوب کا بیان ہے کہ میں نے بزید کے ہاتھ میں بھی کتاب نہیں

- ویاد بن ابوب کا بیان ہے کہ ابن علیہ کے ہاتھ میں میں نے بھی کتاب نہیں د پیھی،ابودا ؤد کا بیان ہے کہ ابن علیہ سے حدیث میں کہیں بھول چوک نہیں ہوئی 🐣
- o تواریری کا بیان ہے کہ ابن مہدی نے بیس ہزار حدیثیں اپنی یاد سے مجھ کو 🕜 لکھوائیں، ذہلی کا بیان ہے کہ ابن مہدی کے ہاتھ میں میں نے بھی کتاب نہیں

كه تذكره: ۲۷٦/۱ ت تذكره: ٢٧٩/١

ك تذكره: ٢٧٤/١

ك تذكره: ١/٢٨٧

ه تذکره: ۲۷۳/۱

گه تذکره: ۲۸۰/۱

۵ تذکره: ۲۹۶/۱

که تذکره: ۲۹۲/۱

کیمی <del>که</del> دیمی که

- 🗗 محمد بن عبید طنافسی کی حدیثیں چار ہزارتھیں اورسب از برتھیں 🕝
- 🗗 ابوداؤد طیالی کی یاد ہے لوگوں نے چالیس ہزار حدیثیں کھیں۔
- ابواحمد زبیری کے پاس سفیان توری کی احادیث کا بہت بڑا مجموعہ تھا، فرماتے سے کہ وہ مجموعہ تھا، فرماتے سے کہ وہ مجموعہ تھا، فرماتے کے کہ دہ مجموعہ چوری ہوجائے تو مجھ کواس کی کچھ پرواہ نہیں، وہ سارے کا سارا مجھ کو مادہے۔
- یادہے۔ ابوعاصم کوایک ہزار کھری حدیثیں یاد تھیں اور ہمیشہ اپنی یاد سے حدیثیں بیان کیا کرتے تھے۔ ف
- علی بن الحسن بن شقیق ابن المبارک کی کتابوں کے سب سے بڑے حافظ میں لئے سب سے بڑے حافظ میں سے سے موسلے میں میں می
- سلیمان بن حرب کی نسبت ابوحاتم کا بیان ہے کہ ان کی حدیثوں میں ہے دس ہزار حدیثیں ظاہر ہوئی ہیں، اور میں نے ان کے ہاتھ میں کتاب بھی نہیں دیکھی۔
- ت سعید بن منصورالتوفی <u>۳۲۷ھ</u>نے دی ہزار حدیثیں اپنی یاد سے کھوائیں، جیسا کر مانی کا بیان ہے ک
  - 🗗 ابوزرعہ کا بیان ہے کہ امام احمد کودس لا کھ حدیثیں یادتھیں۔
- 😁 ابوداؤدخفاف کا بیان ہے کہ اسحاق بن راہویہ نے گیارہ ہزار حدیثیں اپنی یاد ہے کھوائیں، پھران کواپنی کتاب ہے پڑھ کر سنایا، تو نہ کہیں ایک حرف گھٹانہ بڑھا۔
- مام بخاری کے حافظہ کا حال حاشد بن اساعیل نے یوں بیان کیا ہے کہ بخاری ہمارے ساتھ حدیث سننے کے لئے محدثین کی مجلسوں میں جایا کرتے تھے، تو لکھتے نہ

له تذکره: ۳۰۳٬۳۰۲/۱ گه تذکره: ۳۰۰ گه تذکره: ۳۲۰/۱ گه تذکره: ۳۲۷/۱ گه تذکره: ۳۳۷/۱ گه تذکره: ۳۳۷/۱ گه تذکره: ۲۸/۱ گه تذکره: ۲۸/۱ گه تذکره: ۲۸/۱

المَوْزَمَ لِبَالْشِيَرُلِ

سے، بہت دنوں تک ہم یہی دیکھتے رہان سے اس باب میں ہم پچھ کہتے تو وہ پچھ نہ ہو لئے ایک دن انہوں نے کہا کہتم لوگ مجھ کو بہت کہتے رہے، لاؤ مجھ کو دکھاؤتم نے اب تک کتنی حدیثیں کھی ہیں، ہم نے دکھایا تو پندرہ ہزار سے زیادہ حدیثیں تھیں، اس کے بعد انہوں نے ہماری بیاضیں ہم کو دے دیں اور ان حدیثوں کو اپنی یاد سے زبانی سنانا شروع کیا، تو کل کی کل سنادیں، ان کی یا داداشت اتنی درست تھی کہ ہم نے ان کی یاد سے اپنی بیاضوں کی غلطیاں ٹھیک کیس، اس کے بعد بخاری نے کہ ہم نے ان کی یاد سے اپنی بیاضوں کی غلطیاں ٹھیک کیس، اس کے بعد بخاری نے کہا کہتم لوگ ہجھتے ہو کہ میں اپناوقت ہر باد کرنے کے لئے روز اند آتا ہوں۔ اس خود بخاری فرماتے تھے کہ مجھ کو ایک لاکھ صبح حدیثیں اور دو لاکھ غیرضجے یاد

بخاری کا بیہ واقعہ بھی نہایت مشہور ہے کہ جب وہ بغداد گئے ہیں تو وہاں کے محد ثین نے متفق ہوکران کے حافظ کا امتحان کرنا چاہا اوراس کی بیصورت تجویز ہوئی کہ سوحدیثیں چھانٹ کران کی سند ومتن کو الٹ بلیٹ دیا گیا، اس کی سنداس کے ساتھ اوراس کی اس کے ساتھ جوڑ دی گئی، پھر دس محدث چنے گئے، اوران میں سے ہرایک کودس دس حدیثیں دی گئیں کہ جب مجلس میں سب لوگ باطمینان بیٹھ جائیں تو ایک آ دمی آ گے بڑھ کر ایک حدیث التی وبلٹی سند ومتن سے بڑھ کر امام بخاری سے پوچھ کہ آپ کو بیصر معلوم ہے، اسی طرح دسوں حدیثوں کو بڑھ بڑھ کر پوچھتا جائے، جب وہ فارغ ہوجائے تو دوسرا آ گے بڑھے، اسی طرح دسوں آ دمی پوچھیں، جائے، جب وہ فارغ ہوجائے تو دوسرا آ گے بڑھے، اسی طرح دسوں آ دمی پوچھیں، بیط کر کے بخاری کو ایک مجلس میں دعوت دے کر بلایا گیا اور بہت بڑا مجمع کیا گیا، سے طے کر کے بخاری کو ایک مجلس میں دعوت دے کر بلایا گیا اور بہت بڑا مجمع کیا گیا، اس مجمع میں طے شدہ تجویز کے مطابق جولوگ مقرر ہوئے تھے، انہوں نے پوچھنا شروع کیا، بخاری نے ہرسوال کے جواب میں کہا کہ میں اس کونہیں جانتا، جب وہ شروع کیا، بخاری نے ہرسوال کے جواب میں کہا کہ میں اس کونہیں جانتا، جب وہ

له تذكره: ۱۳۳/۲، مقدمه فتح البارى: ص ٦٤ه

له تذکره: ۱۲۳/۲، مقدمه: ص ۵۷۰

دسوں آ دمی پوچھ چکے، تو بخاری نے سب سے پہلے پوچھنے والے کی طرف مخاطب ہو کر کہا کہ آپ نے پہلی حدیث یوں پڑھی ہے، حالانکہ وہ اس طرح ہے اور دوسری حدیث کی سند بیہ بیان کی ہے حالانکہ اس کی سند یوں ہے، اسی طرح فرداً فرداً ہر حدیث کی سند ومتن کی نسبت بیان کر گئے اس وقت لوگوں کی آئے میں کھل گئیں۔اور ان کے بے مثال حافظہ کے قائل ہو گئے۔

امام ترندی کی یاد داشت کا بیرعالم تفا که ایک دفعه مکه کے راسته میں ان کومعلوم ہوا کہ فلاں محدث آرہے ہیں، تر مذی نے اس سفرسے پہلے اس محدث کی روایت کی ہوئی حدیثیں کسی شخص سے لے کرنقل کرلی تھیں، اور ان کا خیال تھا کہ وہ اجزاءان کے ساتھ موجود ہیں، اس لئے جاہا کہ اس محدث سے وہ اجزاء س کر با قاعدہ ساع حاصل کریں لیکن تلاش کیا تو وہ اجزاءسفر میں ساتھ نہ تھے دل نے گوارا نہ کیا کہ بیہ سنہری موقع ہاتھ سے چلا جائے اس لئے ایک سادی بیاض ہاتھ میں لے کر اس محدث کے پاس حاضر ہوئے اور کہا کہ آپ کی کچھ مرویات میں نے ایک شخص سے لے کرنقل کی ہیں آپ اپنی زبان سے ان حدیثوں کو سنا دیجئے انہوں نے قبول کرلیا، تر ذری وہی سادی بیاض ہاتھ میں لے کر بیٹھ گئے اور محدث نے وہ حدیثیں اپنی یاد ہے سنانا شروع کیں،اتفاق ہے محدث کی نظر بیاض پر جاپڑی دیکھا تو وہ سادی تھی، محدث نے خفا ہوکر کہا کہتم کو مجھ سے شرم نہیں آتی ، تر مذی نے اس کے بعد قصہ سنایا اور کہا کہ وہ اجزاء اگرچہ ساتھ نہیں ہیں مگر اس میں کی سب حدیثیں مجھ کو زبانی یا د ہیں،محدث نے کہا اچھاساؤ تر مذی نے مسلسل تمام حدیثیں سنا دیں،محدث نے یو چھا کہتم نے ان کورٹ لیا تھا تر مذی نے کہانہیں، پھر کہا آپ ان کے علاوہ دوسری حدیثیں سنا کر ابھی امتحان کر لیجئے، چنانچہ محدث نے اپنی مخصوص چالیس حدیثیں سنا کران ہے کہا کہ اب بیرحدیثیں تم سناؤ، تر مذی نے اسی وقت اول ہے آخر تک سنا

له مقدمه: ص ۷۳ه

دیں وہ محدث محوجیرت ہو گئے اور فر مایا کہ میں نے تم سا کوئی آ دمی نہیں دیکھا۔

🗗 ایک شخص ابوزرعہ کے پاس آیا،اور کہا کہ میرے منہ سے بینکل گیا ہے کہا گرابو زرعہ کوایک لاکھ حدیثیں یا د نہ ہوں تو میری بی بی کوطلاق ابوزرعہ نے کہاتمہاری بی بی مطلقه نهیں ہوئی ( یعنی مجھ کواتنی حدیثیں یاد ہیں ) <sup>کی</sup>

ابوزرعه فرماتے تھے کہ ایک لا کھ حدیثیں مجھ کواس طرح یاد ہیں جس طرح کسی کوقل ہواللہ یا دہوتی ہے۔

نیز فرماتے تھے کہ میں نے اپنے ہاتھ سے جو دفتر حدیثوں کے لکھے ہیں،ان میں ہے کسی کسی کو لکھے ہوئے بچاس برس ہو چکے ہیں اور اس وقت سے آج تک اس کو پھر دیکھا بھی نہیں ہے باایں ہمہ میں ہر حدیث کی نسبت جانتا ہوں کہ وہ کس کتاب میں کس ورق میں کس صفحہ میں اور کس سطر میں ہے۔

- 🗖 ابواللیث کااپنی نسبت بیان ہے کہ مجھ کودس ہزار غیر مکرر حدیثیں یاد ہیں 🗬
- 🗃 ابن عاصم کی کتابیں ایک ہنگامہ میں ضائع ہو گئیں، تو انہوں نے اپنی یاد سے پچاس ہزارحدیثیں لکھ لیں۔
- 🚱 خطیب کا بیان ہے کہ جزرہ ایک مت تک اپنی یاد سے حدیثیں بیان کرتے رہاں گئے کہ کوئی کتاب ساتھ نہیں لی تھی۔

میں سمجھتا ہوں کہ بیہ واقعات پڑھتے پڑھتے اب آپ گھبرا گئے ہوں گے اس لئے اتنی مثالوں پراکتفا کرتا ہوں، ورنہاس موضوع پرتومستقل ایک کتاب کھی جا

روایت میں محدثین کی نے نظیرا حتیاط

اس سلسله میں ایک اور چیز بھی بہت زیادہ قابل توجہ ہے، اور وہ بیر کہ آنخضرت

له تهذیب التهذیب: ۳۸٦/۹، تذکره: ۱۸۸/۲

۳۳/۷ : ۳۳/۷ ۳۳/۷ تهذیب: ۳۳/۷

له تذکره: ۱۹٤/۲ که تذکره: ۱۹۰/۲

که تذکره: ۱۷٤/۲

۵ تذکره: ۱٤٩/۲

عن عن مرہ احدیث منافظ نے جہاں اپنی حدیثوں کی اشاعت و تبلیغ کے لئے کے میں ، وہاں اس بات کی بھی نہایت سخت تا کید کی ہے کہ کوئی عد باب اپ کی طرف منسوب نہ ہونے پائے، اس لئے ابتداء ہی سے محدثین کا گروہ حدیثوں کی روآیت کرنے میں بے حدمحناط رہاہے، چنانچے بعض صحابہ صرف اس ڈرسے کہ بیان کرنے میں پچھ کمی بیشی نہ ہوجائے بہت کم حدیثیں بیان کرتے تھے،جبیبا کہ حضرت زبیر ڈٹاٹنڈ کا واقعہ بخاری (جلداصفحہ ۲) میں مٰدکورہے۔

حضرت انس ڈاٹنٹۂ کا بیرحال تھا کہ جس حدیث میں ان کو ذرائجھی شبہ ہو جاتا کہ یہ حدیث خوب انچھی طرح یادنہیں ہے، تو وہ اس کو بیان ہی نہیں کرتے تھے اور فرماتے تھے کفلطی کا اندیشہ نہ ہوتا تو میں بیان کرتا۔

امام ربانی محمد باقر کا بیان ہے کہ حضرت ابن عمر دفائیُّهٔ کوسب سے زیادہ اس بات کااہتمام تھا کہ حدیث میں ذرہ برابربھی کوئی کمی بیشی نہ ہو<sup>گ</sup>

چنانچہ سیج مسلم (جلداصفحہ۳) میں ہے ایک دفعہ حضرت ابن عمر ڈاٹٹٹؤ نے بیہ *حديث بيان كي "بني* الاسلام على خمس شهادة ان لا اله الا الله وان محمدا رسول الله واقام الصلوة وايتاء الزكوة وصيام رمضان والحج" حضرت ابن عمر ڈٹاٹنڈ کے بیان کرنے کے بعدمجلس میں کسی شخص نے اس حديث كود برايا، تو يول كهدويا" والحج و صيام رمضان" حضرت ابن عمر الله المنظم نے اس کوفوراً ٹوکا اور فرمایا، یول نہیں بلکہ "وصیام رمضان والحج" میں نے آنخضرت مَلَّ لَيْنَا إِسَاس الله الله المرح ساب\_

غور فرمایئے کہ باوجود یکہ معنی میں کوئی خرابی پیدانہیں ہوتی تھی پھر بھی جس ترتیب سے حدیث کے الفاظ آنخضرت مَلَاتِیَّا سے سنے تھے، اس میں بیہ معمولی سا تغیر بھی ان کو گوارا نہ تھا، دارمی ( صفحہا ۵ ) میں عبداللہ بنعمر کا ایسا ہی ایک دوسرا واقعہ

كه تذكره: ص ٣٧ له دارمي: ص ٤٢

ایک دوسری حدیث کے باب میں بھی مذکور ہے۔

حضرت عبداللد بن مسعود کی نسبت تذکره الحفاظ میں مذکور ہے:

"كان ممن يتحرى في الاداء ويشدد في الرواية ويزجر تلامذته عن التهاون في ضبط الالفاظ." ك

تَرْجَمَیُ: ''ان کا شاران حفرات میں ہے جن کوادائے حدیث میں بے حداحتیاط اور روایت کے باب میں بڑا تشدد تھا اور وہ اپنے شاگردوں کو الفاظ حدیث کے ضبط کرنے میں ستی پر بہت ڈانٹے رہے تھے'' الفاظ حدیث کے ضبط کرنے میں ستی پر بہت ڈانٹے رہے تھے''

حضرت زید بن ارقم کا جب بڑھا پا آیا، اس وقت کوئی شخص حدیث بیان کرنے کو کہتا تو فرماتے کہ اب ہم بوڑھے ہو گئے اور آنخضرت مَثَّاتِیْنَا کی صدیث بیان کرنا بڑامشکل کام ہے۔

اسی احتیاط کا تقاضاتھا کہ حضرت عبداللہ بن عمر ڈٹاٹٹنڈا پنے شاگر دوں کو ہدایت کیا کرتے تھے کہ جبتم حدیث کی روایت کرنے کا ارادہ کروتو پہلے اس کوتین دفعہ دہرالیا کروٹ

نیز اسی شدت احتیاط ہی کی وجہ سے حضرت ابوبکر وحضرت عمر جھائیٹا کی بڑی تاکیدتھی کہ آنخضرت مُٹالٹیٹا سے حدیثوں کی روایت کم کی جائے۔

صحابہ کرام کے بیدواقعات پڑھنے کے بعد آپ ہی انصاف سے کہئے کہ جس جماعت کواس قدرا حتیاط کا پاس ولحاظ ہواس کی نسبت بیہ خیال قائم کرنے کا تو کسی درجہ میں کوئی امکان ہی نہیں کہ اس نے جان بوجھ کر غلط تو در کنار کوئی مشکوک ہی بات آنخصرت مَثَاثِیْنِم کی طرف منسوب کی ہوگی۔

ك تذكره الحفاظ: ١٣/١

عه امام ما لك كايد حال تها كدوه باورت كابهي خيال ركعة تقد (تذكره: ١٩٨/١)

ا بن ماجه: ص ٤ مله دارمي: ص ٧٨

بلکہ میں تو کہتا ہوں کہ جب احتیاط کا بیعالم تھا اور حدیثوں کی روایت سے بھی چارہ کارنہ تھا تو لازمی طور پر حدیثوں کو یادر کھنے اوران کو بعینہ حافظہ میں محفوظ رکھنے کا بھی انتہائی اہتمام ہوگا اس حالت میں بھول چوک سے بھی حدیثوں کا پچھ سے بچھ ہونا بعیداز قیاس ہے۔

خصوصاً جب كه تاریخ شاہد ہے كه شروع ہى سے اس كا بھى اہتمام تھا كہ ایک شخص كوئى حدیث بیان كرتا تھا تو مزید اطمینان کے لئے كوئى دوسرااس كا موید تلاش كیا جاتا تھا جیسا كه تذكرة الحفاظ (جلداصفح ۲) میں فدكور ہے كہ جب حضرت مغیرہ والتي نے یہ بیان كیا كه آنخضرت مَالِينَا نے دادى كو پوتے كى میراث سے چھٹا حصہ دلوایا ہے تو حضرت ابوبكر والتی نے ان سے دریافت كیا كه كوئى اور بھى آنخضرت مَالَّ اللّٰهِ الله سے اس بات كوفل كرنے میں تمہارا شریک ہے؟ معلوم ہوا كه حضرت ابوبكر نے والتی كے معلوم ہوا كه حضرت ابوبكر نے اس مله دلائے انہوں نے آكر شہادت دى تو حضرت ابوبكر نے اسى كے مطابق فيصله كیا۔

اسی طرح حضرت ابوموی اشعری را النظائی نے حضرت عمر را النظائی سے ایک حدیث بیان کی تو انہوں نے حکم دیا کہ اس پرکوئی دوسری شہادت پیش کرو، حضرت ابوموی انصار کے مجمع میں گئے اور ان سے بوجھا کہ آپ لوگوں میں سے کسی نے آنخضرت میں نئے جمع میں گئے اور ان سے بانہوں نے کہا کہ ہم سب نے بیہ حدیث سی ہے، حضرت ابوموی والنظائی نے ان میں سے ایک انصاری کو ساتھ لیا اور حضرت عمر والنظائی کے سامنے ان سے شہادت دلوائی۔

خود حضرت عمر ڈٹاٹنڈ نے ایک دفعہ ایک حدیث کو بیان کرنا شروع کیا تو فر مایا کہ ڈرتو لگتا ہے کہ کوئی کی بیشی نہ ہو جائے ،لیکن عمار نے بھی میرے ساتھ اس حدیث کو سنا ہے اس لئے میں بیان کرتا ہوں ،تم عمار کے پاس آ دمی بھیج کران سے بھی تصدیق

ك تذكره: ٦/١

کرالو، چنانچے عمارکو بلا کر پوچھا گیا توانہوں نے حضرت عمر <sup>ڈانٹیز</sup> کے بیان کی تصدیق و

ان واقعات کے ذکر کرنے سے میرا مقصد بیہ ہے کہ جب ایک کے بیان کی دوسرے سے تصدیق کرانے کا بھی دستورتھا تو اس کے باوجود پیرخیال کرنا کہ صرف حافظہ پر مدار ہونے کی وجہ سے حدیثین پچھ سے پچھ ہوگئی ہوں گی، نرا وہم ہی وہم ہے، تنہا ایک آ دمی کے بیان میں ایسا شک کیا بھی جا سکے تو دو ہو جانے کی صورت میں ایباشک قطعاً درخور التفات نہیں ہے۔

بلکہ میں تو جرأت کر کے یہاں تک کہہ سکتا ہوں کہ ایباشکی مزاج انسان قر آنی تعلیمات کی روح سے بقیناً بے بہرہ ہے،قر آن پاک نے جہاں کی تعلیم دی ہے کہ دو پندیده مردگواه بنانے کے لئے نملیں توایک مرد کے ساتھ دوعورتیں گواہ بنالی جائیں، وہاں خود ہی می بھی بتا دیا ہے کہ دوعورتوں کو گواہ بنانے کے لئے اس لئے کہا کہ اگر ایک عورت بھولے بھلے گی تو دوسری عورت یاد ولا دے گی ﴿ ان تصل احدُهما فتذكر احدهما الاخرى ﴾ <sup>كم</sup>

حدیث کوشک کی نگاہ ہے دیکھنے والے آٹکھیں کھول کر دیکھیں کہ قر آن پاک نے دو ہو جانے کے بعداس احتمال وشک کا کیمکن ہے دوبھی بھول جائیں اور دونوں کوسہو ونسیان ہو جائے، قطعاً اعتبار نہیں کیا اور اس پر بھی غور کریں کہ دوعور توں کے باب میں ایسے شک ووہم کا قرآن نے اعتبار نہیں کیا تو دومردوں کے باب میں اس کا کب اعتبار ہوسکتا ہے، جب کہ قرآن پاک کے اس مقام سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہر مرداس باب میں دوعورتوں کے برابر ہے۔

محدثین برسلطنت کی ہوا خواہی کا الزام مدیث کی بے اعتباری کی ایک وجہ"حق گو' صاحب نے یہ بھی تراثی اور گڑھی

ہے کہ محدثین نے حدیثوں میں سلطنت کے جذبات وعواطف کی رعایت کی ہے۔ محدثین کے اعلیٰ کیرکٹر ان کی نہایت بلند اخلاقی جرائت اور ان کی بے مثل صداقت وامانت پر''حق گو'' صاحب کا بینهایت سخت حمله ہے،''حق گو'' صاحب کو اس لحاظ سے تو ہم معذور سجھتے ہیں کہ غلام قوم کا ایک غلام فر داور وہ بھی حکومت کا تنخو او دارنوکراس اخلاقی جرأت کا تصور بھی نہیں کرسکتا جومحدثین کا طرۂ امتیازتھی۔

کیکن تاریخی حقائق ہے چیثم یوثی کرنے میں وہ کسی طرح معذور قرار نہیں دیئے جاسكتے، تاریخ دان حضرات جانتے ہیں كەمحدثین میں بہت سے ایسے افراد ہیں جن کوحکومت سے الیاسخت اختلاف تھا جس کی وجہ سے وہ حکومت کے موردعمّاب تھے،

- 🕕 سعید بن جبیر کو حجاج کی حکومت سے ایبااختلاف تھا کہ اسی اختلاف کی بنایر ان کوجاج نے نہایت بے در دی سے تل کر ڈالا۔
- 🗗 کیجیٰ بن ابی کثیر کوحکومت بنی امیه پر نکته چینی کرنے کی وجہ سے بڑے مصائب کا مقابله کرنایژاختی که ماربھی کھانایژی ہے

محدثین میں بہت سے وہ لوگ تھے جنہوں نے بہت بڑے جابر بادشا ہوں کے سامنے ان پر نکتہ چینی کی اور حق بات کہنے میں جان کی پرواہ نہیں گی۔

🗗 اس سلسلہ میں امام اوزاعی کا واقعہ سنہرے حرفوں میں لکھے جانے کے قابل ہے، حافظ ذہبی نے سفیان وغیرہ کے حوالہ سے نقل کیا ہے کہ جب خلیفہ عباسی کا چیا عبداللّٰدابن علی شام میں داخل ہوا، اور بنوامیہ کو چن چن کے مروا چکا تو ایک دن اس: نے اس طرح دربارسجانے کا حکم دیا کہ ایک صف ایسے جوانوں کی آ راستہ کی جائے جن کے ہاتھوں میں ننگی تلواریں ہوں، دوسری صرف ان کی ہوجن کے ہاتھ میں بلم ہوں، تیسری صف میں وہ سیابی ہوں جن کے ساتھ کا فرکوب ہوں، اور چوتھی صف میں وہ کھڑے کئے جائیں جن کے ساتھ گرز ہوں، جب تھم کے مطابق در بارتج چکا تو ایک پیادہ بھیج کراس نے اوزاعی کو بلوایا، اوزاعی بارگاہ کے دروازہ پر پنچے تو سواری سے اتارے گئے اور دائیں بائیں سے دوسیاہی ان کے دونوں باز وتھام کرصفوں کے بھی لیے جب اتنے قریب پہنچ گئے جہاں سے عبداللہ ان کی بات من سکے، تو وہاں ان کو کھڑا کر دیااس کے بعد عبداللہ اور اوزاعی میں حسب ذیل گفتگو ہوئی۔

عبداللديم عبدالرحمٰن بن اوزاعی ہو۔

اوزاعی ۔ ہاں،خداامیر کی اصلاح فرمائے۔

عبداللد بن امیہ کے آل کے باب میں تمہارا کیا خیال ہے۔

اوزاعی۔آپ سے اور ان سے کچھ معاہدے تھے جن کی پابندی اور عہد کا ایفاء ان پرلازم تھا۔

عبداللہ۔ اجی صاحب! اس کو جھوڑ ہئے، فرض سیجئے کہ ہمارے ان کے کوئی معاہدہ اور ہم سے ان سے کوئی عہد و پیان نہ رہا ہو۔

اوزائی (نے دیکھا کہ اب صاف صاف جواب کے سوا چارہ کارنہیں ہے اور یہ کھی بقینی ہے کہ مصاف جواب دینے کے بعد جان بچنا بھی ممکن نہیں۔ مرنے کوکس کا دل چاہتا ہے، مگر میں نے سوچا کہ اللہ کے حضور میں ایک دن کھڑا ہونا ہے، اس لئے میں نے نڈر ہوکر کہا کہ ) اس صورت میں ان کافل آپ پر حرام تھا، یہ سنتے ہی وہ آگ بگولا ہوگیا گردن کی رگیں چول گئیں اور سرخ سرخ آنکھیں نکال کر بولا۔

عبداللد بيتم في كيس كها، اوركيول كها؟

اوزاعی۔آنخضرت مَنَّ النَّیُرَانِے فرمایا ہے کہ مسلمان کا خون تین ہی صورتوں میں روا ہوسکتا ہے، شادی شدہ ہونے کے باوجود زنا کرے، یا کسی گوتل کردے۔ یا مرتد ہوجائے اور بنوامیہ جن کوتم نے قتل کرایا ہے، ان میں سے کسی جرم کے مرتکب نہ تھے۔

عبداللد آجی کیا دیانۂ حکومت وخلافت ہمارا (ہاشمیوں کا) ہی حق نہیں ہے۔ اوزاعی ۔ وہ کیسے؟

عبدالله \_ کیا آنخضرت مَلَی ﷺ حضرت علی ڈلاٹنی (ہاشی) کواپنا وصی نہیں بنا گئے \_

اوزاعی۔اگروصی بناگئے ہوتے تو حصرت علی صفین کے موقع پر دوشخصوں کو حکم مان کرییے نہ کہتے کہتم جس کو حاکم وخلیفہ مقرر کر دو مجھے قبول ومنظور ہے۔

یین کرعبداللہ بالکل خاموش ہوگیا،اس کے غصہ کا پارہ آخری ڈگری پر پہنچ چکا تھا،اورامام اوڑا کی خیال کر رہے تھے کہ اب میرا سرمیر ہے سامنے گرا چاہتا ہے کہ استے میں عبداللہ نے ہاتھ سے اشارہ کیا کہ اس کو در بار سے نکالو،اوڑا کی در بار سے نکل آئے لیکن ابھی تھوڑی ہی دور گئے تھے، کہ دیکھا کہ ایک سوار گھوڑا دوڑا تا ہواان کے پاس چلا آ رہا ہے، یہ سمجھے کہ میرا سرقلم کرنے کے لئے بھیجا گیا ہے، اس لئے جلدی سے اپنی سواری سے اتر ہے کہ دور کعت نماز پڑھوں،اور اللہ اکبر کہہ کے نیت باندھ لی، ابھی نماز ہی میں تھے کہ سوار آپہنیا، جب فارغ ہوئے تو اس نے سلام کیا اور کہا کہ امیر نے یہ اشرفیاں آپ کے پاس بھوائی ہیں،اوزا می فرماتے ہیں کہ میں اور اشرفیوں کو گھر پہنچنے سے پیشتر ہی تھیم کرنے ختم کردیا۔

ابن ابی ذئب کی جرات کا بیرعالم تھا کہ ابوجعفر منصور جیسے ہیبت و ، رعب بادشاہ کے سامنے بھی وہ وہ رعب بادشاہ کے سامنے بھی وہ تن بات کہنے میں ذرانہ دیے اور صاف کہہ دیا کہ تیرے درواز ہ پر کھلم کھلاظلم کی گرم بازاری ہے۔ تھلم کھلاظلم کی گرم بازاری ہے۔

ابوقعیم کابیان ہے کہ جس سال خلیفہ منصور نے جج کیا ہے،اس سال مجھ کو بھی ہیہ سعادت نصیب ہوئی تھی ہیں سعادت نصیب ہوئی تھی ہیں سعادت نصیب ہوئی تھی ہیں ہیں ساتھ ہے اس نے ابن ابی ذئب کو بلا بھیجا جب وہ آئے تو دارالندوہ میں ان کو اپنے ساتھ بٹھا

له تذکره: ۱۷۰/۱ که تذکره: ۸۰/۱

کر پوچھا کہ جسن بن زید (علوی جومنصور کی طرف سے مدینہ کے قاضی تھے، گرمنصور
کسی بات پر اوسے برہم ہو گیا تھا اور قضاء سے لیف کر کے ان کوجیل خانہ ججوا
دیا تھا) کی نسبت راکیا خیال ۔ ،؟ ابن ابی ذئب نے کہا وہ انصاف شعار وعدل
گستر تھے، منصور نے کہا کہ اور میری نسبت کیا رائے ہے؟ ابن ابی ذئب نے پہلے
سکوت کیالیکن منصور نے بار بار پوچھا تو ابن ابی ذئب نے خانہ کعبہ کی طرف اشارہ
کر کے صاف فرمایا کہ اس گھر کے مالک کی قشم کہ تو بے انصاف وناحق پرست ہے۔
منصور کے در بان رہے نے یہ تاتح اور بے باکانہ جواب من کر ابن ابی ذئب کی
داڑھی کیڑلی، گرمنصور نے اس کوڈا نٹا کہ حرام زادے چھوڑ دے۔

ابن ابی ذئب منصور کے بیٹے مہدی کے عہد حکومت میں بھی زندہ تھ، چنانچہ جس وقت مہدی نے جج کیا ہے اور جج سے فارغ ہوکر روضہ اطہر کی زیارت کے لئے مہدن میں حاضری دی تو مبحد میں کوئی ایسا نہ تھا کہ جواس کو دکھ کر تعظیماً کھڑا نہ ہوگیا ہوصرف ایک ابن ابی ذئب تھے جنہوں نے اپنی جگہ سے جنبش بھی نہ کی ،کسی نے کہا کہ حضرت کھڑے ہوجائے، یہا میر المومنین ہیں، تو برجت فرمایا "انما یقوم الناس لرب العالمین 'کے میال رب العالمین کے لئے لوگ کھڑے ہوا کرتے ہوا کرتے ہوا۔

مہدی یہ جواب س کر کانپ گیا اور اس نے ڈانٹا کہ ان کونہ چھیٹر ومیرے بدن کا ایک ایک رونکٹا کھڑا ہو گیا۔

ک بزید بن ابی حبیب مصری ایک دفعہ بیار ہوئے تو مصر کا حاکم حوثرہ ان کی عیادت کو آیا، باتوں باتوں میں اس نے بید مسئلہ بوچھ لیا کہ کپٹرے میں مجھر یا کھٹل کا خون لگا ہوتو اس سے نماز ہوگی یانہیں، بزید نے بیان کراس کی طرف سے منہ پھیرلیا اور کچھ جواب نہ دیا، جب وہ اٹھ کر جانے لگا تو بزید نے اس کی طرف دیکھ کر کہا کہ

ك تذكره: ١٨١/١

روزانہ کتنی مخلوق خدا کا خون بہاتے ہوتو کچھنہیں اور کھٹل یا مجھر کے خون کا مسکلہ دریافت کرنے آئے ہو۔

- امام سفیان توری مہدی کے دربار میں گئے تو اس سے کہا کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ حضرت عمر خلافہ نے اپنے سفر حج میں صرف بارہ اشر فیاں خرچ کی تھیں، مہدی نے سنا تو اس کو خصہ آگیا اور گرم ہوکر بولاتم چاہتے ہوکہ میں بھی تمہاری ہی حالت میں ہو جاؤں، سفیان نے نہایت بے باکی سے کہا کہ اگر میری ہی حالت میں ہونا گوارانہ ہو تو جس حالت میں تم ہواس میں بھی نہ ہونا چاہئے۔
- ک خلفیہ منصور جج کو چلاتو سولی دینے والوں کو حکم دے دیا کہ سفیان جہاں مل جائیں ان کو وار پر چڑھا دو، لیکن خداکی شان کہ مکہ چہنچنے سے پہلے ہی منصور کا انتقال ہوگیا، اور سفیان کو سولی دینے کا منصوبہ خاک میں مل گیا۔
- مہدی اور سفیان کی تیز تیز گفتگو اوپر آپ پڑھ چکے ہیں، آخر آخر میں سفیان اور مہدی کی آپس میں کشیدگی اتنی بڑھ گئے تھی کہ سفیان کو بھر ہمیں روپوش ہونا پڑا، اور اسی حالت میں ان کی وفات بھی ہوگئی۔
- ک محدثین میں کتے حضرات ایسے ہیں جن سے بادشاہوں نے یہ خواہش کی کہ دولت کدہ شاہی پر حاضر ہوکر شاہرادوں کو حدیثیں سنا جائیں، لیکن انہوں نے صاف انکار کر دیا اور نہایت بے پر وائی سے ان کی یہ خواہش ٹھکرادی، بلکہ ایسا بھی ہوا ہے کہ کسی حاکم نے کسی محدث کو مسئلہ پوچھنے کے لئے بارگاہ میں بلایا تو انہوں نے کہلا بھیجا کہتم خود آئ، چنانچہ زبان بن عبدالعزیز (مصر کے گورزلڑ کے ) نے یزید بن ابی حبیب مصری کے پاس بیادہ بھیج کر کہلایا کہ مجھ کو ایک مسئلہ پوچھنا ہے ذرا دیر کے طبیب مصری کے باس بیادہ بھیجا کہتم خود آکر پوچھ جاؤتہ ہارا میرے پاس کئے تشریف لاسے تو انہوں نے کہلا بھیجا کہتم خود آکر پوچھ جاؤتہ ہارا میرے پاس آنا تمہارے کئے عیب و بدنمائی

ل <del>-</del>جـ

- مہدی جس وقت مدینہ منورہ میں حاضر ہذا تو اس نے امام مالک کے پاس دویا تین ہزارا شرفیاں بھجوائیں، جب مہدی مدینہ سے رخصت ہونے لگا توریخ امام مالک کے پاس آیا اور کہا کہ امیر المومنین چاہتے ہیں کہ آپ بغداد تک ان کے ہمر کاب تشریف لے چلیں امام نے جواب دیا کہ سرکار رسالت منگائی کا ارشاد ہے کہ مدینہ کے باشندوں کے لئے مدینہ ہی بہتر ہے، اگروہ مجھیں اور اگر اشرفیوں کا خیال ہوتو وہ اب تک جیسی کی تیسی رکھی ہوئی ہیں۔
- ارون الرشید بغداد سے ج کے لئے روانہ ہوا تو کوفہ میں پہنچ کرعبداللہ ابن اور کیس الرشید بغداد سے ج کے لئے روانہ ہوا تو کوفہ میں پہنچ کرعبداللہ ابن کر اور کیس اور کیس اور کیس اور کیس اور کیس کے باس آ دمی بھیج کہ ہمارے باس آ کر حدیثیں بیان کر ایس خود گئے اور ان سے حدیث بیان کرنے کی درخواست کی، ابن اور کیس نے قبول فرمالیا، اور سوحدیثیں ان کوسنائیں، جب بیان کر پچکے تو مامون نے عرض کیا کہ چچا! اجازت ہوتو میں اپنی یاد سے آپ کے سامنے ابھی ان حدیثوں کو عرض کیا کہ چچا! اجازت ہوتو میں اپنی یاد سے آپ کے سامنے ابھی ان حدیثوں کو اس سے است سے سے سے سے ایس کے سامنے ابھی ان حدیثوں کو سامنے ابھی اس حدیثوں کو سامنے ابھی سامنے ابھی اس حدیثوں کو سامنے ابھی سامنے ابھی اس حدیثوں کو سامنے ابھی سامنے سامنے سامنے سامنے سامنے سامنے سامنے ابھی سامنے سامنے

گه تذکره: ۱۹۷/۱

ع تذكره: ١٩٦/١

له تذكره: ١٢٢/١

دہرا دوں، ابن ادریس نے اجازت دی اور مامون نے سب حدیثیں سنا دیں، ابن ادر لیس کو مامون کے حافظ پر بڑا تعجب ہوا، یہاں سے اٹھ کر دونوں شاہزاد ہے عیسیٰ بن یونس کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے حدیث سنانے کی درخواست کی، انہوں نے بھی منظور کر لیا، اور حدیثیں سنائیں اس کے بعد مامون نے دس ہزار اشرفیاں (یا درم) نذرانہ کے طور پر پیش کے مگر ابن یونس نے قبول نہ کیا، اور فر مایا کہ ایک چلو پانی تک تو تہرارا ہی ہی نہیں سکتا۔

محدثین کو بادشاہوں کے تقرب سے اتنی نفرت تھی کہ ابن ادر ایس کے نام ہارون الرشید کا ایک فرمان آیا، ابھی اتنا ہی پڑھایا گیا تھا کہ خدا کے بندہ ہارون کی طرف سے عبداللہ بن ادر ایس کے نام کہ ابن ادر ایس نے ایک چیخ ماری اور بے ہوش ہو گئے اور ظہر کے بعد سے مغرب تک بے ہوش رہے، مغرب سے ذرا پہلے پانی کا چھیٹا دیا گیا تو ہوش آیا، ہوش میں آنے کے بعد فرمایا کہ "إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا اِلَيْهِ رَاجِعُونَنَ" ہارون بھی مجھے جانے لگا، خدا جانے مجھ سے کون ساگناہ صادر ہوا کہ اس نے میرے یاس خط کھا۔

آ وکیج کا بیان ہے کہ ایک دفعہ ہارون کا ارادہ ہوا کہ ابن ادریس کو قاضی مقرر کرے مگرانہوں نے تختی سے انکار کردیا، ہارون نے ان کو بلا کراس کے لئے ان سے گفتگو کی تو انہوں نے کہد یا کہ میں اس کام کے لائق نہیں ہوں، ہارون نے خفا ہو کر کہا کہ میں تمہاری صورت نہ دیکھے ہوتا تو اچھا تھا، ابن ادریس نے کہا کہ میری بھی بہی تمناتھی کہ تمہاری صورت نہ دیکھا ہے کہ کر یلے آئے۔

ابوالمآثر حبيب الرحمن الاعظمي

مؤولاسلط

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

## · Juijest Sect Leigh

# ٱلْحَمْدُ لِللهِ وَكَفَى وَسَلاَمٌّ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ صُطَفَى تَمْهِيرِ

مجھے اپنے ایک فاضل دوست کے توسط سے منکرین حدیث کے ایک رسالہ میں کے دیکھنے کا اتفاق ہوا جس کا عنوان ہے، ''میں منکر حدیث کیوں ہوا''اس رسالہ میں کسی'' حق گو' صاحب نے انکار حدیث کے دجوہ بیان فر مائے ہیں، اور رواۃ حدیث ومصنفین کتب حدیث پر نکتہ چینی کرتے ہوئے بہت زیادہ غلط بیانی سے کام لیا ہے، اور نہایت نامعقول اور گمراہ کن طریقہ سے عوام کو حدیثوں سے بدخن کرنے کی کوشش کی ہے، اس کے ضرورت تھی کہ رسالۂ مذکورہ پر ایک تیمرہ لکھ کر'' حق گو' صاحب کی غلط بیانیوں اور فریب کاریوں کا پردہ چاک کر دیا جاتا، میں خدائے علیم وقد ریکا شکر گزار ہوں کہ اس نے اپنے اس ناتواں بندہ کو اس خدمت کی توفیق بخشی ''فتقبلها گزار ہوں کہ اس نے اپنے اس ناتواں بندہ کو اس خدمت کی توفیق بخشی ''فتقبلها اللّٰه منی کما و فقنی لھا۔''

## ''حق گو' کےرسالہ پراجمالی تبصرہ

میں سمجھتا ہوں کہ رسالہ مذکورہ پر تفصیلی تبھرہ کرنے سے پہلے حدیث کی حیثیت اوراس کی ججیت پر قرآن کریم سے روشنی ڈال دی جائے، تو رسالہ مذکورہ اور منکرین حدیث کے دوسرے تمام رسائل پر ایک اجمالی تبھرہ اوران کا اصولی روہو جائے گا، اس لئے پہلے اسی چیز کو پیش کرتا ہوں۔

# قرآن كريم اورحديث

قرآن کریم دنیامیں خداکی آخری کتاب ہے اور تمام مسلمانوں کا ایمان ہے

کہ یہ کتاب آسانی دوسری تمام الہامی کتابوں سے بہت زیادہ جامع مکمل اور مفصل ہے اس میں عبادات واخلاق، معاشرت ومعاملات، سیاست واقتصاد معاش ومعاد ہر چیز کا بیان ہے لیکن یہ بھی بالکل بدیہی ہے، کہ امور متذکرہ بالا کا بیان قرآن کر یم میں کلی اور اصولی طور پر ہے اور یہی ہونا بھی چاہئے اس لئے کہ اولاً تو امور فہ کورہ کی جملہ جزئیات کا فرداً فرداً تفصیلی بیان قرآن کریم کے برابر محدود و متناہی کتاب میں ممکن ہی نہیں، ٹانیا ایسے تفصیلی بیان کی کوئی ضرورت بھی نہیں ہے، ہرآ دمی جس کو علم سے پھو تعلق ہے یہ جانتا ہے کہ دنیا کے جملہ علوم وفنون کی کتابوں میں صرف اصولی مسائل اور قوانین کلیہ اور قواعد وضوابط کے بیان پراکتفاء کیا جاتا ہے، اور مصنفین کا مشائل اور قوانی کی کیے مالاب علم استاد کی مدد سے ان کلیات کا علم اس طرح حاصل مقصود یہ ہوتا ہے کہ طالب علم استاد کی مدد سے ان کلیات کا علم اس طرح حاصل کرے کہ جزئیات کا حکام وصالات انہی کلیات سے معلوم کر سکے۔

# رسول الله مَنَا لِيَّامِ معلم قرآن تھے

ہرمسلمان کو معلوم ہے کہ اللہ ربّ العزت نے دنیا کی ہدایت کے لئے قرآن کریم کواکیلانہیں بھیجا تھا اور قرآن کے ذریعہ سے اصلاح وہدایت کی بیشکل اختیار نہیں کہ تھی کہ اس کو کتابی شکل میں بھیج کرلوگوں سے کہہ دیا ہو کہ اس کو ہرخض بطور خود پڑھ پڑھ کراس پڑمل پیرا ہوجائے، بلکہ قرآن سے پہلے اپنے ایک برگزیدہ رسول (مَنْ اللَّیْمِ) کو بھیج کرانہی کے سینہ معارف گنجینہ میں قرآن نازل کیا اور آپ کو مکلف فرمایا کہ آ آپ لوگوں کو قرآن کی آ بیتی پڑھ کرسنائیں ﴿اوراس کتاب کا درس وَعلیم بھی دیں، اور اس کے رموز واسرارلوگوں پر کھول دیں، قرآن کریم نے کئ مقامات میں اس کی تصریح کی ہے۔

﴿ كَمَاۤ ٱرۡسَلۡنُا فِيكُمۡ رَسُولًا مِّنۡكُمۡ يَتلُوا عَلَيْكُمۡ اللّٰنِنَا
 وَيُزَكِّيْكُمۡ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتٰبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمۡ مَّالَمُ

تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ۞﴾

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَتَ فِي الْأُمِيِّنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ لَفِيْ ضَلْلِ مُّبِين ﴿ ) عَنْ وَالْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِيْ ضَلْلِ مُّبِين ﴿ ) عَنْ

تَرْجَمَكَ: ''(وہی) وہ ذات ہے جس نے بھیجا ان پڑھوں میں ایک رسول انہی میں سے کہ تلاوت کرتا ہے ان پر ہماری آیتیں اور ان کو پاک کرتا ہے اور کتاب وحکمت کی ان کوتعلیم دیتا ہے بالیقین وہ تھے اس سے پہلے کھلی گمراہی میں۔''

ان آیات میں بکرات ومرات تصری کے ساتھ بتایا گیا ہے کہ رسول الله سَلَّ اللَّهِ اللهُ سَلَّ اللَّهِ اللهُ سَلَّ اللَّهِ اَللَّهِ سَلَّ اللَّهِ اَللَّهِ اَللَّهِ اَللَّهِ اَللَّهِ اَللَّهِ اَللَّهِ اَللَّهِ اَللَّهِ اَللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ الللِّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُواللَّهُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللِّهُ اللللْمُلِمُ اللللِّهُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللِّلْمُولِمُولِمُ اللللِمُ الللللِّهُ اللللْمُولِمُ الللِّلْمُ اللَّه

له بقره پاره ۳ که ال عمران پاره ۶ که جمعه پاره ۲۸

ایک اہم فریف ہے، درحقیقت ان آیات میں خدائے تعالی نے اشارہ فر مایا ہے کہ ہم نے اپنے خلیل ابراہیم علائیا کی دعا قبول فر مائی اور انہوں نے عرب میں جسیا رسول بھیجنے کی درخواست کی تھی بعینہ انہی اوصاف کا جامع اور انہی خصوصیات کا حامل رسول ہم نے ان میں مبعوث کیا، حضرت ابراہیم علائیا کی بیدعا خود قرآن مجید میں بایں الفاظ منقول ہے۔

﴿ رَبَّنَا وَابُعَثُ فِيهِمُ رَسُولًا مِّنْهُمُ يَتْلُوا عَلَيْهِمُ اللَّلِكَ وَيُوكِّ مَا لَيْكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ النَّكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكَيْمُ الْكَانِكُ الْعَزِيْزُ الْحَكَيْمُ الْكَانِكُ الْعَزِيْزُ

تَرْجَمَكَ: "اے ہمارے مالك! اور بھیج ان میں ایک رسول انہی میں ایک رسول انہی میں سے کہ تلاوت کرے ان پر تیری آیتیں اور سکھائے ان کو کتاب و حکمت اور پاک کرے ان کو بیٹک تو ہی غالب (اور ) حکمت والا ہے۔"

# تعليم كتاب كامطلب

ابغورطلب امریہ ہے کہ تلاوت آیات کے بعدتعلیم کتاب و حکمت سے کیا مراد ہے؟ آیا کتاب اللہ کالفظی ترجمہ اور لغوی مفہوم بتانایا اس کے معانی و مطالب امرار و حکم اور وہ فروع و جزئیات جواس سے مستبط ہوتے ہیں ان سے لوگوں کو آشنا کرنا ظاہر ہے کہ پہلی صورت تو قطعاً مراد نہیں ہے اس لئے کہ عرب جن میں آپ مبعوث ہوئے تھے اور جوعہد نبوی میں قرآن کے مخاطب اول تھے وہ اس تعلیم سے مبعوث ہوئے تھے اور جوعہد نبوی میں قرآن کے مخاطب اول تھے وہ اس تعلیم سے بنیاز تھے، قرآن کریم عربی زبان میں نازل ہوا ہے اور بیزبان ان لوگوں کی اپنی مادری زبان تھی، لہذا قرآن کا لفظی ترجمہ اور مفہوم لغوی ان کو معلوم کرانا بے ضرورت مراد ہے، چنانچے قرآن کریم کی دوسری ہی صورت مراد ہے، چنانچے قرآن کریم تھا، پس لامحالہ ماننا پڑے گا کہ تعلیم کی دوسری ہی صورت مراد ہے، چنانچے قرآن کریم

نے اسی مضمون کو ذیل کی آیتوں میں بیان کیا ہے۔

﴿ وَمَاۤ اَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْحِتٰبَ اللَّا لِيتُبَيِّنَ لَهُمُ ﴾ لله تَرْجَمَنَ: ''اورنہیں نازل کی ہم نے کتاب مگراس لئے کہ آپ بیان کریں ان لوگوں کے لئے۔''

﴿ وَٱنْزَلْنَاۤ اِلَيْكَ الذِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّهِمْ وَلَعُلَّهُمْ يَتَفَكَّرُوْنَ ﴾ كُولِ لِتُبيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّهِمْ

تَنْجَمَدَیُ:''اور نازل کیا ہم نے آپ کے پاس ذکر (کتاب) کوتا کہ کھول کھول کر بیان کریں لوگوں کے واسطے اس چیز کو جونازل کی گئی ان کی طرف اور تا کہ وہ غور وفکر کریں۔''

اوراس تعلیم و تبیین کی ضرورت اسی لئے پیش آئی کہ قرآن کریم میں عبادات و معاملات اور اضلاق و معاشرت وغیرہ کے صرف اصول اور کلی قوانین فدکور ہیں اور ان اصول و کلیات سے ان کے فروع و جزئیات کا استنباط و استخراج ہر شخص کے لئے ممکن نہ تھا بلکہ بعض جزئیات تک تو کسی شخص کی بھی رسائی ممکن نہ تھی ، بجزاس ذات مقدس کے جس کا سینہ انواروی کا مخزن اور جس کا قلب تجلیات ربانی کی منزل ہو۔

# رسول الله سَأَاليَّيْةِ كَالْمُحْصُوصُ فَهِم قُر آن

میرے اس بیان میں اس شخص کو تو کوئی شک نہیں ہوسکتا جس کا دل مرتبہ رسالت کی عظمت وجلالت کے اعتقاد ہے لبریز ہے، لیکن جوشخص اس ایمانی کیفیت سے نا آشنا ہو، میں اس سے کہتا ہوں کہ بیتو بالکل بدیہی ہے کہ قر آن کریم کا پچھنہ کچھ فہم تو ہر اس شخص کو عطا ہوا ہے جوعر بی زبان کا حرف شناس ہے اور بیہ بھی بدیہی ہے کہ اس فہم کے مراتب و درجات متفاوت و مختلف ہیں، رات دن کا مشاہدہ ہے کہ

له پاره ۱۶ ع ۱۳ که پاره ۱۶ ع ۱۱ دانی کاری کاری کاری

ایک آیت کوہم بار بار پڑھتے ہیں اور سینکڑوں دفعہ ہماری نظر سے گزرتی ہے اور اس ہے کسی خاص نکتہ کی طرف ہمارے ذہن کی رسائی نہیں ہوتی لیکن ایک دوسرا شخص بیک نظراس سے کوئی بہت نفیس علمی نکته اخذ کر لیتا ہے پس جب ایک امتی کو دوسرے امتی برفہم قرآنی میں پیتفوق حاصل ہوسکتا ہے اور حاصل ہے تو کیا خوداس کوجس کے قلب برقر آن نازل ہوا، اورجس کاسینہ بالقائے ربانی اس وحی آسانی سے معمور ہوا اس کوسب امتیوں پرفہم قرآن میں کوئی تفوق وامتیاز خاص حاصل نہ ہوگا؟ میں تو یہی کہوں گا کہ کوئی مسلمان اس کا جواب نفی میں دینے کی جرأت نہیں کرسکتا ، اور کیسے جراًت كرسكتا ہے جب كەقرآن كريم خود ہى بتار ہاہے كداس كے معلم مَلَّا لَيْنِمُ كومنجانب الله فہم قرآن کے بارے میں ایک خاص بصیرت اور سوجھ بوجھ عطا کی گئی تھی جس کی بناء پرآپ کولوگوں کے درمیان حکم مطلق کی حیثیت نوازش کی گئی تھی خدا فر ما تا ہے۔ ﴿ إِنَّاۤ ٱنْزَلُنَآ اِلَيْكَ الْكِتٰبَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَآ 

تَزْجَهَٰکَ: ''بِشک ہم نے نازل کیا آپ پر کتاب کو تا کہ آپ فیصلہ کریں لوگوں کے درمیان اس چیز کے ساتھ کہ اللہ آپ کو دکھائے اور

یہ آیت صراحۃ بتا رہی ہے کہ آنخضرت مَلَّاتِیْنِم کو کتاب اللہ کا خاص فہم اور خاص سو جھاور سمجھ عطا کی گئی تھی تا کہ آپ اس کے ذریعہ سے قر آنی احکام کے ماتحت لوگوں کے جھگڑے چکائیں اور فیصلے فر مائیں۔

فہم قرآن کے لئے شرح رسول کی روشنی درکارہے ان بیانات سے خوب واضح ہو گیا کہ آنخضرت مَالْتَیْجَا قر آن کریم کےمعلم اور

له نساء پ ه

نفرة الحديث مم <u>ح</u> رَسَّالَا الْحِظَيِّقَ شارح ومين تصاور آپ کی شرح وتبيين اور تعليم اس بصيرت کی روشی ميں ہوتی تھی جوخاص آپ کومنجانب اہلّٰدعطا ہوئی تھی اور چونکہ۔

#### این دولت و سرمد جمه کس راندهند

لینی یہ بصیرت خاصہ آپ کے سواکسی کو حاصل نہیں ہے اس لئے ہرامتی کوقر آن کریم کے باریک معانی دقیق مطالب اوراس کےغوامض ودقائق تک رسائی حاصل كرنے كے لئے حضرت شارح قرآن عاليه كى شرح وتبيين كى روشنى دركار ہوگى، چنانچه خدانے اس کو بھی قرآن کریم میں بیان کیا۔

﴿ قَدُ جَاءَ كُمْ مِنَ اللَّهِ نُوْدٌ وَّكِتَبٌ مُّبِينٌ ۞ ﴾ له تَرْجَمَنَ: "بتحقیق تمهارے پاس الله کی جانب سے ایک نور (مجسم) اورایک روش کتاب آئی ہے۔''

اس آیت میں خدا تعالی نے کتاب مین سے پہلے ایک نور کا ذکر فرمایا ہے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ کتاب مبین کے معانی ومطالب تک رسائی بدوں اس نور خاص کے ممکن نہیں ، اور ہروہ مخص جو کتاب مبین کا مطالعہ کرنا چاہتا ہے اور اس پڑمل کرنے كاشوق ركھتا ہے،اس كواس نوركى روشنى ميں كتاب الله كامطالعه كرنا چاہئے،اور ظاہر یہ ہے کہ بینورحضرت محمد رسول الله مَالليَّنَا کی ذات مقدس سے عبارت ہے پس ثابت ہوگیا کہ کتاب اللہ کی مراہ بجھنے اور اس بڑمل کرنے میں آنخضرت مَنَا لِیْنَا کِی تولی وَملی شرح ہے کوئی مسلمان بے نیاز نہیں ہوسکتا بلکہ اس کے بغیر بید دونوں باتیں ممکن ہی نہیں۔

# آنخضرت مَثَالِيَّةِمْ كَي شرحِ قرآن ہى كانام

حدیث وسنت ہے

جب یہ بات بخوبی ذہن نشین ہوگئی کہ قرآن کریم کے معلم وشارح عَلَيْلًا نے

قرآن کریم کی جوشر تقبین فرمائی ہے وہ خداکی دی ہوئی بصیرت اور روشنی میں کی ہے اور صرف یہی نہیں کہ اس شرح سے کوئی مسلمان بے نیاز نہیں ہوسکتا بلکہ اس سے بنازی برت کر کوئی مسلمان خود قرآن کریم پڑھل نہیں کرسکتا اور نہ اس کے حقیق مفہوم و مراد تک رسائی حاصل کرسکتا ہے، تو اب یہ مانے میں آپ کو کیا تامل ہوسکتا ہے کہ قرآن کریم کے ساتھ ساتھ اس کی وہ شرح قبیین بھی جواس کے شارح و مبین علیہ آن کریم کے ساتھ ساتھ اس کی وہ شرح قبیین بھی جواس کے شارح و مبین منین محمدی اور شریعت اسلامیہ کا وہ ستون ہے جس پر بیسر بفلک محمارت قائم ہے۔ متین محمدی اور شریعت اسلامیہ کا وہ ستون ہے جس پر بیسر بفلک محمارت قائم ہے۔ قرآن کریم کی اسی شرح و تبیین اور قولی و مملی بیان کا نام حدیث و سنت ہے و الحب التسلیم ہونے میں شک و شبہ کی گئجائش باقی نہیں رہتی تا ہم مزید اطمینان کے لئے اس مسئلہ ہونے میں شک و شبہ کی گئجائش باقی نہیں رہتی تا ہم مزید اطمینان کے لئے اس مسئلہ پر قرآن کریم ہی سے مزید روشنی ڈالی جاتی ہے۔

#### جیت حدیث کے اور دلائل

قرآن کریم کا غائر نظر سے مطالعہ کیا جائے تو یہ بات روز روثن کی طرح واضح ہو جاتی ہے کہ قرآن کریم نے جس طرح آنخضرت مُلَّ الْفِیْلِ کی رسالت کی تقدیق او آپ کی نبوت پر ایمان لانے کی پرزور دعوت دی ہے اس طرح آیک اور بات کا بھی نہایت موکد تھم دیا ہے اور اس کو کہیں ''اطاعت رسول'' کے عنوان سے ذکر کیا ہے اور کہیں اس کی تعبیر رسول کو ' تھم مطلق'' ماننے سے کی ہے پہلے مضمون کے لئے حسب ذیل آتیوں کو غور سے پڑھنا جا ہے۔

﴿ لَا اللَّهِ اللَّذِيْنِ الْمَنُواْ المِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتْبِ النَّذِي نَزَّلَ عَلَى وَسُولِهِ وَالْكِتْبِ النَّذِي اللَّهِ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتْبِ النَّذِي اَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ \* وَمَنْ يَكْفُرْ بِاللَّهِ وَمَلْلِكُمْ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلاً \*

بَعِيْدًا ۞ الله

تَنْجَمَنَدُ: ''اے ایمان والو! ایمان لاؤاللہ پراوراس کے رسول پراوراس کتاب پر جواس نے اپنے رسول پر اتاری اور اس کتاب پر جو پہلے اتاری، اور جوا نکار کرے گا اللہ کا اور ملائکہ کا اوراس کی کتابوں کا اور اس کے رسولوں کا اور پچھلے دن کا تو وہ دور کی گمراہی میں پڑگیا۔''

﴿ وَالَّذِيْنَ 'امَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اَحَدِمِّنْهُمْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اَحَدِمِّنْهُمْ الْوَلَاكَ سَوْفَ يُؤْتِيْهِمْ الْجُوْرَ هُمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ

تَنْرَجَهَٰنَ: ''اور جولوگ ایمان لائے الله اور اس کے رسولوں پر اور ان میں کوئی تفریق اندی وہ لوگ ہیں کہ عنقریب اللہ ان کو ان کے اجر دے گا۔''

﴿ يَا يَتُهَا النَّاسُ قَدُ جَاءَ كُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِنْ رَّبِّكُمْ فَامِنُوْا خَيْرًا لَّكُمْ " كَمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِنْ رَبِّكُمْ فَامِنُوْا خَيْرًا لَّكُمْ ﴿ ﴾ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تَنْجَمَدَ: "اےلوگو! بِشکتہارے پاس می کے ساتھ رسول آیا پس ایمان لاؤاس میں تہارے لئے بھلائی ہے۔"

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ الَّذِيْنَ الْمَنُوْا بِاللَّهِ وَرَسُوْلِهِ ﴾ كُ تَرَجَعَهَ: ''مؤمن بس وہى ہیں جو یقین رکھتے ہیں الله اور اس کے رسول پر۔''

وَمَنُ لَّمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَاِنَّاۤ اَعۡتَدُنَا لِلْكٰفِرِيْنَ سَعِيْرًا اللهِ وَرَسُولِهِ فَاِنَّاۤ اَعۡتَدُنَا لِلْكٰفِرِيْنَ سَعِيْرًا اللهِ وَرَسُولِهِ فَاِنَّاۤ اَعۡتَدُنَا لِلْكٰفِرِيْنَ سَعِيْرًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

تَرْجَهَكَ: "اور جوالله اوراس كے رسول برايمان نه لائے تو مم نے

اله ١٦٥ عهد ١٦٥ عهد ١٦٥ ع

اله پ ۲۶ ع ۱۳ ه پ ۲۶ ع ۹

المكنوكر ببكاثيرك

ے رہے ہے ۔۔' منکروں کے لئے دہکتی ہوئی آگ تیار کی ہے۔''

اور دوسرے مضمون کے لئے آیات ذیل سامنے رکھنی حیا ہمیں۔

 ﴿ يَا اَيُّهُمَا الَّذِينَ الْمَنُواۤ اَطِيعُوا اللَّهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُواْ أَعْمَالَكُمْ ١

تَرْجَهَكَ: ''ا ايمان والواحكم مانو الله كا اورحكم مانو رسول كا اور ايخ اعمال كو باطل نه كرو\_''

﴿ وَاَطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ١ تَنْجَهَكَ: "اورحكم مانوالله كااوراس كےرسول كااگرتم ايمان والے ہو۔"

﴿ لِنَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْآ اَطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ وَلَا تَوَلُّواْ عَنْهُ وَانْتُمْ تَسْمَعُوْنَ ۞﴾ تَ

تَنْجَمَكَ: 'اے ایمان والو اِحكم مانو الله كا اور اس كے رسول كا اور مندند پھیرواس سے دران حالیکہ تم سنتے ہو۔''

و و ر الله عَوْنَ الله و رَسُولُه ﴾

تَنْجَمَدَ: "اوروه مؤمن الله اوراس كے رسول كاتكم مانتے ہيں۔"

﴿ وَٱطِيْعُوا اللَّهَ وَٱطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا ﴾ فَ تَکَرْجَهَکَ ''اور فر ما نبر داری کروالله کی اور فرما نبر داری کرورسول کی اور

> ڈرواس کی مخالفت سے۔'' 🕥 ﴿ مَنْ يُّطِعِ الرَّسُوْلَ فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهَ ۗ ۗ ۖ ۖ ۖ ۖ ﴿

تَوْجَهَكَ "جس نے حكم مانا رسول كاتو شبنهيں كه اس نے الله كا حكم "\_tb

> که پ ۹ ع ۱۵ لەپ ۲۲ع ۷ ته پ ۹ ع ۱۶ ه پ، ع۲ مه پ۱ ع ۱۶ م

تَوْجَمَعُ نَ" اور جب كہا جاتا ہے كہ آؤاس كی طرف جس كوخدانے نازل كيا اور (آؤ)رسول كی طرف تو دیکھو گے (اے رسول) منافقوں كو كہ منہ چھيرتے ہيں تم سے منہ چھيرنا۔"

﴿ لَا اللَّهِ اللَّذِيْنَ الْمَنُوْآ اَطِيْعُوا اللّٰهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاُولِي اللّٰهِ الْاَمْرِ مِنْكُمْ ۚ فَإِنْ تَنَازَعُتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ اِلَى اللّٰهِ وَالرَّسُولِ ﴾ \* وَالرَّسُولِ ﴾ \* وَالرَّسُولِ ﴾ \*

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوْكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيْ اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسُلِيْمًا ﴿ يَحِدُواْ فِيْ اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسُلِيْمًا

تَنَجَمَعَ: ''پِن قتم ہے آپ کے پروردگار کی کہ وہ مؤمن نہیں ہو سکے تاوقتیکہ (اےرسول مُلَّ الْفِیْمِ) ان کے آپس میں جونزاع واقع ہو،اس میں آپ کو تکم نہ بنائیں، پھرنہ پائیں اپنے دلول میں کوئی تنگی تمہارے فیصلہ سے اور پورا پورا تسلیم کرلیں۔''

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَّلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَاۤ قَضَى اللّٰهُ وَرَسُولُهُ اَمْرًا اَنْ يَّكُونَ لَهُمُ الْخِيلَةِ مِنْ اَمُرِهِمُ وَمَنْ يَعْصِ اللهِ وَرَسُولِهِ فَقَدُ ضَلَّ صَللاً مَّبِينًا ۞ ﴾ "

 تَوَجَمَدَ: ''کسی ایمان والے مرد یا عورت کوشنہیں کہ جب اللہ اوراس کے رسول کوئی تھم دے دیں تو ان کو اپنے معاملہ کا اختیار باقی رہے، اور جو نافر مانی کرے گا اللہ کی اور اس کے رسول کی تو وہ بے شبہ کھلا گراہ ہو گیا۔''

دونوں قتم کی آیتیں آپ کے سامنے ہیں، پہلی قتم کی آیتوں میں جس طرح خدا، ملائکہ، کتاب الله اور قیامت پرایمان لانے کا حکم ہے اسی طرح رسول الله مَالِيْنَامِ يرايمان لانے كى تاكيد ہے، جس كا حاصل يہ ہے كەرسول الله مَاللَيْنِ كى رسالت كا اعتقاداورآپ کےمبعوث من جانب اللہ ہونے پر ایمان لانا ضروری ہے،اور دوسری قتم میں اس کے سوا ایک دوسری بات کا حکم ہے اور وہ میر کہ جس طرح اللہ تعالیٰ کی اطاعت اوراس کے احکام کوشلیم کرنا ضروری ہے، اسی طرح رسول کی فرما نبرداری اورآپ کے احکام کی تھیل بھی ضروری ہے بیتو بالکل ظاہر ہے کہ اللہ تعالی کے احکام کتاب الله میں مذکور ہیں،لہذا اس کی اطاعت وفر ما نبر داری سے مرادیہ ہے کہ اس کی کتاب کو دستور العمل بنایا جائے لیکن غور طلب ریہ چیز ہے کہ رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ کی فر ما نبرداری اوراس کے احکام کی تھیل سے کیا مراد ہے، اگر کھئے کہ وہی کتاب اللہ کی پیروی تو میں کہوں گا کہ بیہ بات تو پہلے فقرہ میں آنچکی ہے،للندا ایک ہی بات کو دو عنوانوں سے ذکر کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ پھر بیا یک جگہ نہیں، بَلیہ نہ َ ورہ بالاسب آ بیوں میں اوران کے سوا دوسری صد ہا آ بیوں میں بھی یونہی ہے، تو کیا ہر جگہ یہی کہہ دیا جائے گا کہ دوسر نے فقر ہے میں بھی نہلی ہی بات دہرا دی گئی ہے آن کریم کے 🛚 معجزانه ایجاز کوپیش نظر رکھتے ہوئے تو کوئی صاحب عقل یہ کہنے کی جرأت نہیں کر

اوراگریہ تاویل بارد "اطیعوا الله ورسوله" یا اس قتم کی دوسری آیتوں میں چل بھی جائے تو آیت نمبر ویس کیا تاویل کی جائے گی؟ اس میں تواطیعوا

الله كافقره موجود بى نہيں بلكه اس ميں تواتنا فدكور ہے كہ كوئى اس قت تك مؤمن بى نہيں ہوسكتا جب تك اپنى جمله تراعات اور اپنے تمام اختلافات ميں نبی عربی مَنَالْتِیْمَا وَ الله عَلَى الله كَا الله كُونَا مَا الله كُونَا مُناسِحًا الله كُونَا مُناسِحًا الله كُونَا مَا الله كُونَا مُناسِحًا الله كُونَا مَا الله كُونَا مُناسِحًا مَا الله كُونَا مُناسِحًا مَا الله كُونَا مُناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مَا الله كُونَا مُناسِحًا مَا الله كُونَا مُناسِحًا مِناسِحًا مَا الله كُونَا مَا الله كُلُونَا مِناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحُمُ مَا مَا عَلَى اللهُ كُونَا مُناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مُناسِحًا مُناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحُمُ مَا مَا عَلَى اللهُ مُناسِحًا مُناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مُناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحَالِحُمْ مِناسِحًا مِنْ مُناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مِناسِحًا مِنْ مُناسِحًا مِنْ مُناسِحًا مِناسِحًا

اگر کوئی صاحب بیجراًت کرنے کے لئے آ مادہ ہوں تو ہتائیں کہاس کے لئے ان کے پاس کون سی دلیل ہے؟ پھریہ بھی بتائیں کہا گریہی مراد تھی تو پھکموک کی بحائے پھکموا کتاب اللہ کہنے میں کیا نقصان تھا؟

بہرحال آیات مذکورۃ الصدر نے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ کی فرمانبرداری اور کتاب اللہ کی فرمانبرداری اور کتاب اللہ کی پیروی کے علاوہ رسول اللہ منگائیٹیٹر کی فرمانبرداری اور احکام رسول (منگائیٹیٹر) کی فیمیل بھی ضروری ہے اور یہ کہ رسول اللہ (منگائیٹیٹر) کو اپنے ہراختلاف میں کتاب مطلق ماننا مدار ایمان ہے، اور ہم احکام رسول (منگائیٹیٹر) اور آپ کے فیصلوں ہی کو مدیث ' کہتے ہیں پس حدیث رسول منگائیٹیٹر کے واجب التسلیم ہونے میں اب کون ساشیہ باتی رہ گیا۔

کیا آنخضرت مُنَّاتِیْمِ کے بست و سه ساله عہد رسالت میں مسلمانوں کے درمیان بھی کوئی اختلاف واقع نہیں ہوا، کیا اس طویل مدت میں آپ کے رو بروکوئی مقدمہ پیش نہیں ہوا، اگر ہوا (اور بہت ہوا) تو بتایا جائے کہان اختلا فات ومقد مات میں جو فیصلے در باررسالت سے صادر ہوئے ان کا کیا نام ہے، اور وہ کہاں ہیں؟

اگرکوئی بد بخت یہ کہے کہ وہ سارے فیصلے مسلمانوں کی بے اعتبائی سے نذر حوادث ہوگئے اور آنخضرت منگائی کا ایک فیصلہ بھی دست برد زمانہ سے محفوظ ندرہ سکا تو یہ اسلام کی تاریخ پرنہایت ناپاک حملہ ہے، اور ایسا شخص مسلمانوں کا بدترین ویشن ہے۔

# رَسَّائِلُ اغْظیق ۱۸ نفرة الحدیث رسول عَلیْبِیَّلاً کی حرام کی ہوئی اشیاء بھی اسی طرح حرام ہیں جس طرح خدا کی حرام کی ہوئی

اس کے بعد قرآن کریم کی ایک اور آیت کی طرف بھی میں آپ کومتوجہ کرنا عا ہتا ہوں جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کتاب اللہ میں جو چیزیں حرام کی ہیں ان کے علاوہ اور کچھ چیزیں بھی ہیں جن کورسول الله سَالَيْنَيْمَ نے حرام کیا ہے اور ان چیزوں کوحرام سمجھنا اور ان کے استعال سے بچنا اسی طرح ضروری اور واجب ہے،جس طرح اللہ تعالیٰ کی حرام کی ہوئی اشیا ہے،ارشاد ہوتا ہے۔

﴿قَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَلَا يُحَرِّمُوْنَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُوْلُهُ ﴾ لَ

تَرْجَهَٰکَ: ''لرُوان لوگول ہے جواللہ اور قیامت کے دن پر ایمان نہیں رکھتے اور جن چیز ل کواللہ اور اس کے رسول نے حرام کیا ہے، حرام نہیں

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ رسول الله مَالِّيْنَا کی حرام کی ہوئی چیزیں کون کون سی ہیں اوران کے معلوم کرنے کے ذرائع کیا ہیں۔

ظاہر ہے کہ یہ چیزیں بجزاس چیز کے جس کوہم'' حدیث' کہتے ہیں اور کہیں ہے معلوم نہیں ہوسکتیں، پس معلوم ہوا کہ احادیث میں جن اشیاء کی حرمت مذکور ہے ان کوحرام نہ سمجھنا بلکہ پورے ذخیرہ احادیث کو بے کار موضوع اور بناوٹی کہنا در حقیقت اس آیت اور آیات سابقه کا انکار کردینا ہے۔

اس مقام پر میں ابوداؤد وابن ماجه کی ایک حدیث نقل کر دینا مناسب سمجھتا ہوں جس کواس آیت کی شرح کہنا ہے جانہ ہوگا، اس حدیث کے پڑھنے کے بعد علماء محققین کی استحقیق کی صدافت آئینہ ہوجائے گی کداحادیث نبوید درحقیقت قرآن کریم کی شرحیں ہیں اوراس سے ماخوذ ومستبط ہیں وہ حدیث یہ ہے۔

"يوشك الرجل متكثا على اريكته يحدث بحديث من حديثي فيقول بيننا وبينكم كتاب الله فما وجدنا فيه من حلال استحللناه وما وجدنا فيه من حرام حرمناه الا وان ما حرم رسول الله مثل ما حرم الله."

تَوَجَهَنَ: ''وہ زمانہ قریب ہے جب کہ ایک آ دمی ایپ تخت پر بیٹے اہوگا،
اور اس سے میری کوئی حدیث بیان کی جائے گی، تو وہ کہے گا کہ ہمارے
تہمارے درمیان کتاب اللہ موجود ہے اس میں جو حلال ہو ہم اس کو
حلال سمجھیں گے اور جو حرام ہواس کو حرام لیکن تم آگاہ رہو کہ جن اشیا کو
رسول اللہ مَنَّ اللَّیْمَ نے حرام کیا وہ بھی اپنی کی طرح ہیں جن کو اللہ نے حرام کیا'

# المخضرت مَنَا لِيُنَامِ كَتْحَلِّيلِ وَحَرِيمٍ كَا ذَكُر قُر آن

# کی دوسری آیت میں

قرآن کریم کی ایک دوسری آیت میں آنخضرت مَنَّ اللَّیْمِ کی ایک دوسری آیت میں آنخضرت مَنَّ اللَّیْمِ کی ایک دونوں کا ذکر موجود ہے اور ظاہر ہے کہ ان دونوں امور میں آپ کے اتباع کی دعوت کے علاوہ اس ذکر کا کوئی مقصود نہیں ہوسکتا ، ارشاد ہے۔

لەپ <u>9 ع 9</u>

ٹا عِظینی پھانسیوں کو جوان پر پہلتھیں اتارتے ہیں۔''

# آ تخضرت مَلَّاتِيْنِ إِلَيْ عَلِيْهِم كِا**فعال كى بيروى كا** تھم بھی قرآن نے دیاہے

اقوال تو اقوال قرآن كريم نے آنخضرت مَالَيْظِ كي ايك ايك اداكي پيروي كرنے كى بھى دعوت دى ہے،ارشاد ہوا''لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِيْ رَسُولُ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ " (یعنی)تمہارے لئے رسول اللہ کی ذات مقدس میں بہتر پیروی کی باتیں ہیں، آنخضرت مَلَاثِینَا کے انہی اعمال اور افعال کوجن کی پیروی کاحکم آیات بالامیں ہے،''ہم سنت'' کہتے ہیں، اس پورے بیان کا حاصل میہ ہے کہ قر آن کے علاوہ آ تخضرت مَلَاثَيْنِمُ کے اقوال و افعال بھی قابل عمل واجب التسلیم اور حجت ہیں اس مضمون کوخود قر آن کریم نے مختلف عنوانوں سے بیان کیا ہے ساڑھے تیرہ سو برس ہے تمام مسلمانوں کا یہی عقیدہ یہی خیال اور بالا تفاق سب کا اسی پیمل تھا اور ہے۔

#### انكارحديث

کیکن چند دنوں سے ہندوستان میں کچھافرادا پسے پیدا ہو گئے ہیں جومسلمانوں ك اس قديم اجماعى عقيد ب كوغلط اور افعال واقوال نبوى مَا لِيَنِيْمُ كَي بِابندى كوغير ضروری بتاتے ہیں اورا تنا ہی نہیں بلکہ ان عملی ذخیروں کو جواقوال وافعال نبوی پر حادی ہیں،مفتریات کی پوٹ اورمصنوی وخود تراشیدہ افسانوں کا مجموعہ قرار دیتے ہیں، اور بالکل صاف صاف میہ کہ احادیث نبویہ کے قابل عمل و لائق اعتبار ہونے ہے انکار کرتے ہیں، جہاں تک غور کیا گیا، لا مذہبیت کے سوا اور کوئی علت انکار حدیث کی معلوم نہیں ہوتی ، اس کا راز صرف رہے ہے کہ انکار حدیث کے بعد ان کی ملحدا نہ تگ ودو کے لئے میدان نہایت وسیع اور ہموار ہوجائے گا، ندہبی یابندیاں یکسر المَوْزَمَرُ بِيَالْشِيرُنِ ﴾

نیست و نابود ہو جائیں گی، یا بدرجہ اقل صرف نام کورہ جائیں گی، ایک قرآن رہ جائے گا، اس کے معنی دمفہوم میں اپنی رائے وقیاس سے جوتصرف وتح بیف کرنا چاہیں گے، پوری آزادی سے کرسکیں گے، اگر کسی نے ٹوکا کہ یہ مفہوم احادیث یا تفاسیر کے خلاف ہے تو نہایت صفائی سے کہد دیا جائے گا، کہ وہ مفہوم اگر راوی اور مفسر نے اپنی سمجھ سے بیان کیا ہے، تو ہم اس کے پابند نہیں ہیں، اور اگر حدیث نبوی کے حوالہ سے بیان کیا گیا ہے تو حدیث قابل اعتبار واستناد نہیں ہے، چلئے قصہ ختم ہوا، اب جس آیت کا جومفہوم چاہئے قرار دے لیجئے، کوئی رکاوٹ نہیں ہے۔

میں نے جو پچھ عرض کیا، یہ خیالات نہیں ہیں بلکہ واقعات ہیں، منکرین حدیث کے جس مضمون یا رسالہ میں چاہیں اس کی مثالیں مل سکتی ہیں، ایسی بعض مثالیں میں آگے ذکر بھی کروں گا؟

میں نے منکرین حدیث کے انکار کی جوعلت ذکر کی ہے حقیقی علت تو وہی ہے لیکن اس علت کے اظہار کے بعد کون بے خرد مسلمان ہوگا، جوایک لمحہ کے لئے بھی ان کی خرافات کوس سکے اور ان کے دام فریب میں آ سکے، اس لئے اس پر پردہ ڈالنے کے لئے دوسری دوراز کارعاتیں تراثی جاتی ہیں اورا گرچہ ان علتوں کی سخافت و کمزوری بھی بہت کھلی ہوئی ہے تاہم بعض ناواقف مسلمان منکرین حدیث کے ملمع کارانہ بیان سے دھو کہ میں آ جاتے ہیں، اس لئے میں چاہتا ہوں کہ مخضر طور پر پچھ ان کی نبیت بھی لکھ دوں۔

# منکرین حدیث کے وسوسوں کا دفعیہ

انکار حدیث کی جوعاتیں ذکر کی جاتی ہیں، یا کی جاسکتی ہیں، ان کوعلت کہنا علت کی تو ہین ہے، اس لئے میں بجائے علت کہنے کے وسوسہ سے تعبیر کرتا ہوں اور کہتا ہوں کہ حسب ذیل وسوسے انکار حدیث کے باعث بن سکتے ہیں۔ يهلا وسوسيه: اقوال وافعال نبوي (سَأَتَيْظِ) كي پيروي كاخدانے علم بي نهيں دياس كالفصيلي ردآپ س يك اورمعلوم كريك كه اقوال و افعال نبوى مَنْ اللهُ إِلَى عَلَيْهُمْ كَ واجب التسليم قابل بيروى ہونے كامنكر قرآن كى صدما آيات كامنكر ہے۔ **د وسرا وسوسيه: اتوال وافعال نبوي مَثَاثِيثِ قابل پيروي نو بين ليكن ان كا**كهيں وجود نہیں ہےمسلمانوں کی بےاعتنائی سےایک قول یا ایک فعل کی نقل و حکایت بھی محفوظ نەربىمسلمانوں نے اس كى نقل و حكايت كا كوئى اہتمام نہيں كيا۔ ا**س کا جواب:** یہ ہے کہ ایسی بدیہی ومتواتر بات کا انکار جس کا اعتراف غیر مسلموں کو بھی ہے محل تعجب ہے یہ بات تواتر کے اعلیٰ درجہ کو پیچی ہوئی ہے کہ جو مسلمان آنحضرت مَالِينَا كَمِ كَالْمُعِينَ سِي شرف اندوز ہوئے انہوں نے آپ كے جملہ اقوال وافعال کی حفاظت کا ایساا ہتمام کیا جس کی نظیر کوئی دوسری قوم پیشنہیں کرسکتی ، زبانی یاداشت کے علاوہ تحریری یادداشت کا بھی انتظام کیا، جبیا کہ مقدمہ میں پورے شرح وبسط کے ساتھ بتایا جا چکا ہے پھراس امانت کو پورے احتیاط کے ساتھ انہوں نے تابعین کے حوالہ کیا اور تابعین نے اس کو تنع تابعین تک پہنچایا، اس عہد میں زبانی روایات کا سلسلہ تو جاری ہی رہا تصنیف و تالیف بھی شروع ہوگئ چنانچہ اس عہد کا ایک مجموعۂ اقوال وافعال نبوی آج بھی دنیا کے ہر گوشہ میں مؤطا کے نام سے موجود ہے اور اس کے بعد تو مکثرت ایسے مجموعے تیار ہوئے جس کومسلمانوں نے

> آ فاب کے وجود سے انکار کے مرادف نہیں ہے؟ غیر مسلموں کی شہاد تیں

میں نہیں سمجھتا کہ بیمنکرین ایسی متواتر چیز کا کس طرح انکار کر سکتے ہیں جس کا

اصولی طور پر بلارد وقدح قبول کیا، اور آج تک برابر قبول کرتے آئے چنانچہ یہ

مجموعے آج بھی نہایت کثر تعداد میں موجود ہیں تو کیا ان کے وجود سے انکار کر دینا

اعتراف متعصب سے متعصب یوروپین مصنفین کوبھی ہے، حالانکہ منکرین ان کی کسی بات کو وی ہے کم تصور نہیں کرتے منکرین کوسو چنا چاہئے کہ صرف مسلمان ہی اس کے قائل نہیں ہیں کہ اقوال وافعال نبوی سائٹیڈ کم محفوظ ہیں، بلکہ غیر مسلم مورضین بھی اس کے مقرومعترف ہیں، چنانچے مشہور روی فیلسوف ٹاٹسائی نے آنحضرت سائٹیڈ کیا ہے اور مشہور مورخ کے چند حکیمانہ اقوال زریں کا ترجمہ روی زبان میں شائع کیا ہے اور مشہور مورخ ایڈورڈ گبن نے تاریخ زوال روم (جلدہ باب ۵۰) میں لکھا ہے" ہرایک بانی فدہب کی سیرت سے اس کے تحریری مکاشفات کی تیمیل ہوتی ہے، چنانچہ (حضرت) سائٹیڈ کیا کی حدیثیں امرحق کی جامع نصیحتیں اور ان کے افعال جسم نیکی کے نمونے ہیں" اگر موجوز نہیں تو ٹاٹسائی کس کے اقوال و افعال نبویہ "علی صاحبھا الصلو ہ و التحیہ "کا کوئی ذریع علم دنیا میں موجوز نہیں تو ٹاٹسائی کس کے اقوال کا ترجمہ شائع کرتا ہے، اور گبن کس کے اقوال و افعال کوجامع نصیحت اور جسم نیکی کانمونہ بنار ہاہے۔

## مسلمانوں کا ناز خاک میں مل جائے گا

مسلمانوں کوتمام دنیا کے مقابلہ میں ناز اور بجاناز تھا کہ اسلام کی تاریخ سے
زیادہ کممل تاریخ کسی فدہب کی نہیں ہے اور داعی اسلام کے حالات زندگی ان کے
افعال واقوال وغیرہ جتنی تفصیل و تکمیل کے ساتھ مسلمان پیش کر سکتے ہیں، دنیا کا
کوئی دوسرا فدہب اپنے داعی کی نسبت اس کا ہزارواں حصہ بھی پیش کرنے سے عاجز
ہے مسلمانوں کے پاس ان کے رسول مَنْ اللّٰهِ اللّٰمِ کی زندگی کے معمولی سے معمولی واقعہ اور
جزئی سے جزئی حالت کی نہایت متند نقل موجود ہے مسلمانوں کے پاس ان کے نبی
مزئی سے جزئی حالت کی نہایت متند نقل موجود ہے مسلمانوں کے پاس ان کے نبی
مزالی ہے منکرین حدیث نے حدیث کا انکار کر کے مسلمانوں کا پینخر و ناز بھی خاک
میں ملادیا۔

مولا نا سیدسلیمان صاحب ندوی نے اگست ۲۹ یے کے معارف میں بہت خوب لکھاہے کہ۔

"اسلام كاليعظيم الثان كارنامه بك كهاس في اين رسول مَنْ اللهُ ایک ایک واقعه ایک ایک قول اور ایک ایک حکم کو دنیا میں محفوظ رکھاا ور ان کے لئے متعدد اصول اور فن ایجاد کئے، مگر اگر اسلام کے ان نئے محسنوں (یعنی منکرین حدیث) کے خیالات مان لئے جائیں تو یہ کارنامہ اسلام اورمسلمانوں کے لئے لعنت بن جائے گا، اور صحابہ سے لے کر آج تک وہ تمام اخیار وا کا برامت جن کی زند گیوں پر آج نہ صرف اسلام بلکه دنیا کوناز ہے وہ سب کے سب راست بازی اور صدافت کی بارگاہ سے راندہ تکلیں گے، کیا بیاسلام پراحسان ہے؟ آنخضرت مَلَّاتَيْنِا کے بعد سے لے کر آج تک خلفائے راشدین تابعین ائمہ مجتدین علائے خیرتمام کےتمام اینے استنباطات اوراجتہادات میں قرآن یاک کے بعداحادیث اور اقوال نبوی کی تقلید وا تباع کرتے رہے ہیں،کیکن آج سے بدلازم آئے گا کہ بیسب کے سب نعوذ باللہ مشرک انسان یرست اور کتاب اللہ کے تارک تھے، اور آج جو نئے مفسر اور نئے فقیہ ہے ہیں ان کے اقوال واجتہادات واستنباطات کے سننے والے سیے موحد سیجے دینداراور کتاب اللہ کے سیجے پیروکار ثابت ہوں اس کے بعد بيتليم كرنا هوكا كهنعوذ بالله آنخضرت مَثَاثِينِ كامشن سخت نا كام ر مإاور تيره سو برس تک اسی طرح نا کام رہا، یہاں تک کہ ہندوستان کے ایک قطعہ میں کتاب اللہ کے چند ماہرین اسرار پیدا ہوئے ہیں اور انہوں نے اصل اسلام كودنيا مين آشكارا كيا اوروه كام كيا، جونه خودرسول لله (سَالَيْنَامِ) نے نہ ابو بکر صدیق ڈاٹٹؤ نے کیا، نہ عمر فاروق ڈٹاٹٹؤ نے کیا نہ علی مرتضی ڈٹاٹٹؤ نے کیا، نه دوسر ہے صحابہ اور تابعین نے کیا اور نه دوسر ہے ائمہ مجہتدین سے ہوسکا، پھر ہمیں کوئی بتائے کہ قرآن کی عملی تصویر دنیا میں بھی جلوہ گر تھی یا نہیں، اگر تھی تو وہ کب؟ اور اس کی تاریخ کہاں ملے گی؟ اور اگر نه تھی تو قرآن سے زیادہ ناکام صحیفہ آسانی دنیا میں اور کون ہوگا، کیا کسی مسلمان کی غیرت اسلامی اس خیال کو جائز رکھتی ہے۔''

## مسلمانان سلف برسخت حمله

اگر احادیث کا بیسارا ذخیرہ بے اعتبار مصنوعی اور بناوٹی ہے تو میں منکرین حدیث سے بوچھتا ہوں کہ کیا جس وقت امام مالک سیسے نے مثلاً مؤطا میں برغم منكرين حديث رسول ياك مُتَاتِينًا برافتراء بردازيان كيس، اور رسول كريم مَنَاتِينًا و اصحاب کرام می این کا طرف جھوٹی جھوٹی باتیں منسوب کیس، اسلام کے عین مرکز میں اوراس سرزمین میں جہاں رسول کریم مَلَاثِیْزَ آ رام فرما ہیں اور وہاں بھی خاص اس مسجد محترم میں جو دس برس تک درس گاہ نبوت اور سجدہ گاہ رسول خدا (مَالَّيْنَةِ) رہ چکی تقى امام ما لك رئيسة نے ان مفتريات وا كاذيب كالمجموعه درس دينا شروع كيا، اوراس درس میں اندلس،مصر،شام، کوفیہ، بھرہ اور بلاد عجم تک کے علماء شریک ہوئے اور اس مجموعہ کی روایت وساع بلکہ اُن کی نقلیں حاصل کر کے اطراف عالم میں پھیل گئے اور اس مجموعہ کو دنیا کے گوشہ گوشہ میں پھیلا دیا، تو اس وقت کوئی ہمدرد اسلام کوئی حقیقی مسلمان بلكه كوئي غيرت مندانسان ايبانه تفاجوامام مالك رُحيتُنيا كي اس نازيبا كاروائي کے خلاف لب کشائی کرنے کی جرائت کرتا، اور مسلمانوں کوان کے فریب سے بچاتا، اور ان افتراء پردازیوں کی روک تھام کرتا، درصورتیکہ یہ روک تھام اور افتراء پردازیوں کی بردہ دری کچھ مشکل بھی نہ تھی ،اس لئے کہ امام مالک مُنتات نے مؤطامیں جوروایتیں جمع کی میں ان کی نسبت میہ بھی ظاہر کر دیا ہے کہ انہوں نے ان کو فلاں فلاں علاء سے سنا ہے اور تھنیف مؤطا کے وقت ان میں سے بہت سے علاء بقید حیات موجود سے لہٰذا امام مالک کے خلاف ان علاء کی شہاد تیں حاصل کر کے امام مالک رُولین کی غلط بیا نیوں کا راز نہایت آسانی سے فاش کیا جاسکتا تھالیکن کسی نے ایسا نہ کیا ایک آ واز بھی امام مالک رُولین کی مخالفت میں نہ اٹھی کسی عالم نے بھی ان کوافتر اء پر داز اور غلط گونہ کہاممکن ہے منکرین حدیث بول اٹھیں کہ مؤطا کی تھنیف حکومت کی سر پرستی میں ہوئی ہے، اس لئے حکومت کے خوف سے کوئی نہیں بولا لیکن یہ کہنا جہالت کا بدترین نمونہ ہوگا، اس لئے کہ تاریخیں شاہد ہیں کہ اس زمانہ کے اہل علم عکومتوں کے خوف سے حق گوئی سے بھی باز نہ رہتے سے امام احمد رُولین ہیں کہ اس حضرات کے مالک رُولیا گئی جر وتشدد سے کام لیا، مگر ان حضرات نے اپنی تحقیق کے خلاف لب نہ ماتھ انتہائی جبر وتشدد سے کام لیا، مگر ان حضرات نے اپنی تحقیق کے خلاف لب نہ ہلایا مہر بانی فرما کر منکرین حدیث علائے سلف کو اپنے او پر قیاس نہ کریں۔

علاوہ بریں یہ بالکل تاریخی بات ہے اور تاریخوں میں برسی حکومت مؤطا

کے تصنیف ہونے کا کوئی ضعیف سے ضعیف جُوت بھی نہیں ہے بلکہ اس کے برخلاف
تاریخی شہادتوں سے ثابت ہے کہ تصنیف مؤطا کے بعد بادشاہ وقت نے امام مالک

بُیْنَایُّۃ ہے درخواست کی کہ آپ شاہی محل میں شاہزادوں کومؤطا کا درس دے جایا کریں
توامام مالک بُیْنَایُۃ نے یہ کہہ کرصاف انکار کردیا کہ جس کوعلم کی طلب ہو، اس کو عالم
کی خدمت میں خود حاضر ہونا چاہئے اگر امام مالک نے حکومت کی سر پرسی میں
کتاب کسی ہوتی اور حکومت کی رضا مندی ہی اس تصنیف کی غرض و غایت ہوتی تو
خودا نبی عقل سے سوچو کہ امام مالک بُیٹائیۃ یہ جواب بادشاہ وقت کو ہر گرنہیں دے سکتے
خودا نبی عقل سے سوچو کہ امام مالک بُیٹائیۃ یہ جواب بادشاہ وقت کو ہر گرنہیں دے سکتے
خودا بی عقل سے بہلے حدیث کے جو مجموعے تیار ہوئے مثلاً ابن جرت کی بُیٹائیۃ المتوفی
حمام مالک سے بہلے حدیث کے جو مجموعے تیار ہوئے مثلاً ابن جرت کی بُیٹائیۃ المتوفی
حمام مالک نے کہ کے دفت میں بھی کسی مسلمان نے ان کی کاروائیوں
حوالا بیں کسی تھیں ان کے لکھنے کے وقت میں بھی کسی مسلمان نے ان کی کاروائیوں
حوالا بیں کسی تھی سے ان کی کاروائیوں
حوالا بیں کسی تھی سے مسلمان نے ان کی کاروائیوں

پراظہار نفرت نہ کیا نہ کسی نے ان کی مخالفت کی حالا نکہ ان کے وقت میں تو خود صحابہ کرام بھی موجود سے لیکن کیا منکرین حدیث کسی تاریخ سے بیٹا بت کر سکتے ہیں کہ کسی صحابی نے ان کی تکذیب کی ان کومفتری کہا اور ان کی غلط بیانیاں ظاہر کیں؟ اور اگر اس وقت نہیں تو کیا اس کے بعد چود ہویں صدی تک ان مصنفین حدیث کی افتراء پردازیوں کی حقیقت جو اس صدی میں منکرین حدیث پرمنکشف ہوئی کسی اور مسلمان پرجھی منکشف ہوئی ؟ اگر نہیں منکشف ہوئی تو مسلمانوں سے زیادہ گمراہ اور جاہل قوم دنیا میں کوئی نہ گزری ہوگی، کہ بیقوم ساڑھے گیارہ سوبرس تک ایک چیز کو اصول دین میں سے جھتی رہی اور اس طویل مدت میں کسی کواپنی غلطی کا احساس نہ ہوا استخفر اللہ کون باحمیت مسلمان ہوگا جو اس یا وہ گوئی کا تحل کر سکے گا۔

# منکرین حدیث کابیا قدام نهایت خطرناک ہے

پھر میں ان منکرین حدیث سے پوچھتا ہوں کہ اگر دوسری صدی کے نصف اول ہی میں (معاذ اللہ) مسلمانوں کی بے دینی و بے میتی اوران کی ایمانی واخلاقی کمزوری کا بیحال ہوگیا تھا گہرسول خداسًا لیگڑی پر پھے مسلمانوں نے افتراء پر دازیاں کیس اور پے در پے کرتے رہے اور مسلمانوں کوقر آن کریم اوراس کی تعلیمات سے بوجہ و بے پر وا اور ناواقف بنانے کی تدبیری ممل میں لاتے رہے اور دین قیم میں ہزاروں لا یعنی باتیں ہزاروں خلاف قر آن عقائد واعمال ہزاروں خالف عقل و دوراز کارافسانے داخل کرتے رہے اور ذات نبوی مائی لیگڑی پر سینکٹروں ناجائر ہم تیں ہزاروں خالف عمل و کی تعلیم ان شرم ناک حرکات کا خاموش سے تماشا د کی حق رہے کو مقابلہ میں اپنی ایمانی واخلاقی جرائت سے کام نہ لیا، اور کوئی رسول اللہ مائی لیگڑی کی عزت اور ناموس کی حفاظت اور قر آن کریم کی خالیت کے کے اللہ میں ہوا، اور شریعت مطہرہ میں اس قدر تحریفات ہوتے د کھے کر

بھی کسی کی رگ رحمیت نہ پھڑکی، گواگر کوئی غیر مسلم آپ سے پوچھے کہ جب ان مسلمانوں کا یہی حال تھا تو کیا اطمینان ہے کہ قرآن کریم ان کے نارواتصرفات سے سالم رہا ہوگا، اور کیا توقع ہے کہ ان مسلمانوں نے اس کو بجنسہ محفوظ رکھنے کے لئے کوئی کوشش کی ہوگی منکرین حدیث بتائیں کہ اس غیر مسلم کووہ کیا جواب دیں گے؟

### انکار حدیث کالازمی نتیجهانکار قرآن ہے

منکرین حدیث خوب انجھی طرح غور کرلیں کہ ایسی متواتر چیزوں کے افکار اور
ایسے تواتر کو بے اعتبار کر دینے کا لازمی نتیجہ ہوگا کہ ان کے ہاتھوں سے قرآن کریم
بلکہ خودرسول خدا (مَنَّ النِّیْمِ) کا دامن بھی چھوٹ جائے گا،اس لئے کہ ان سب چیزوں
کے ثبوت کا مدارسوائے اخبار متواترہ کے اور کسی چیز پرنہیں ہے میں ہر چند غور کرتا
ہول لیکن کسی طرح یہ بھی میں نہیں آتا کہ منکرین حدیث کوعقل وخرد سے اتی ہے گا گی
کیوں ہے، آخریہ سی عقل کا تقاضا ہے کہ کتب احادیث میں جواقوال وافعال نبوی
آئے خضرت مَنَّ اللَّیْمُ سے لے کران کتابوں کے مصنفین تک مسلسل راویوں کے بیان و
شہادت کے ذریعہ منقول ہوتے ہیں ان کو بے اعتبار و نا قابل قبول کہ دیا جا تا ہے
لیکن کتب تاریخ میں جو واقعات و حالات مذکور ہیں باوجو بیکہ ان کی کوئی سند مذکور
نہیں ہے۔ پھر بھی وہ سب مسلم وقبول ہیں۔

ع بیں تفاوت رہ از کجاست تا یکجا

قطعاً غيرمعتبرونا قابل قبول\_

#### ع بوضة عقل زجرت كداي چه بوالعبليت

تنيسرا وسوسه: جوانكار حديث كاحيله بن جاتا ہے بيہ ہے كه حديثوں ميں بہت ى باتيں خلاف عقل بيں اور خلاف عقل باتيں قابل تسليم نہيں ہيں۔

اس کا جواب: یہ ہے کہ انکار حدیث کی بیسب سے بھونڈی وجہ ہے منکرین حدیث کواس وجہ کے ذکر کرنے سے پہلے ضروری تھا کہ وہ عقل کا ایک خاص معیار بیش کرتے، اور اس معیار کا ثبوت قرآن کریم سے دیتے یا کم از کم اس معیار برتمام یا ا کثر عقلاء کا اتفاق پیش کرتے ، یا یہ بھی نہیں تو اس معیار پر کوئی ایسی عقلی دلیل قائم کرتے جس سے اکثر منصف مزاج لوگ مطمئن ہوجاتے ،لیکن انہوں نے ابیانہیں ' کیا اور نہالیا کوئی معیار پیش کرنا ان کے امکان میں ہے ہرواقف کارجا نتا رہے کہ دنیا میں کوئی معیار عقل چند دنوں سے زیادہ قائم ندرہ سکا فلسفہ قدیم اور فلسفہ جدید دونوں کی تاریخیں پڑھئے تو معلوم ہو جائے گا کہ آج جومعیارعقل ودانش قرار دیا گیا، کل اس کوغلط اور لغوبتایا گیا ابھی کل تک جو چیزیں ناممکن تمجھی جار ہی تھیں آج ہم ان کواپنے مشاہرہ میں پاتے ہیں علاوہ بریں میں منکرین حدیث سے یوچھتا ہوں کہ عقل کومعیار رد وقبول قرار دینے میں کیا صورت اختیار کرتے ہیں، اگر وہ کچھ خاص نوعیت کے اشخاص کی عقلوں کو معیار بتاتے ہیں، تو ان کو بتا نا ہوگا کہ کس نوعیت کے لوگوں کی عقلیں معیار ہوں گی اور اس نوعیت کی شخصیص کا کیا ثبوت ہے؟ اور اس خاص نوعیت کےاشخاص کی تعیین وانتخاب میں اختلاف ہوگا،تو اس کا فیصله عقل ہے ہوگا یانقل سے اگر عقل سے ہوگا تو پھر وہی سوالات ہوں گے اور اگرنقل سے ہوگا، تو و فقل کیا ہے اورا گر ہرشخص کی عقل معیار ہے تو گزارش ہے کہ جب ہرشخص اپنی عقل کے لحاظ سے مکلّف ہے تو آپ حضرات نے بیرحمافت کیوں کی کداینے خیالات و عقائد کا دوسروں کو یابند کرنے کے لئے رسالے نکالےمضامین چھپوائے اور کتابیں شائع کیں اگر کوئی شخص حدیثوں کو واجب التسلیم کہتا ہے، اور ان کے مضامین کو

خلاف عقل نہیں سمحصانو آپ کیوں حدیثوں کوخلاف عقل باور کرانے کی کوشش کرتے ہیں منکرین حدیث نے سی بھی نہ سوچا کہ اگر حدیثوں کے انکار کے لئے ان کا یمی حیلہ کافی ہے تو حضرت شعیب علیتاً اللہ کی قوم کا عذر خدانے کیوں نہ مان لیا، آخرانہوں نے بھی تو تعلیمات شعیب علیمیا کے قبول کرنے سے ای لئے انکار کیا تھا کہ یہ تعليمات جارى عقل مين نهين آتين "قالوا يشعيب ما نفقه كثيرًا مِمَّا تقول" (اے شعیب تمہاری بہت ی باتیں ہم نہیں سجھتے ہماری عقل میں نہیں آتیں) اسى طرح يبوديون في بهى رسول خدامًا الله الما الله الله الله علف "ماردول بند ہیں اس میں آپ کی باتیں نہیں ساتیں لعنی آپ کی باتیں خلاف عقل وقہم ہیں منکرین حدیث کے اصول پرانکا عذر نہایت معقول تھا، مگر خدانے اس عذر کی مطلق اعت نبيس فرمائي، بلكه ان كايول ردكيا "بل لعنهم الله بكفر هم فقليلا ما يؤمنون" يعنى رسول مَالَيْنَا كى باتيس خلاف عقل نهيس بين، بلكه منكرين برخداني ان کے انکار کی وجہ سے لعنت کر دی ہے، اب ان سے ایمان کی توقع بہت کم ہے، اس طرح مشركين في جي بهانه نكالاتهاكم "قلوبنا في اكنة مما تدعونا اليه" (لیعنی جس بات کی طرف ہم کو آپ دعوت دیتے ہیں ان کی نسبت ہارے دل یردے میں ہیں) منکرین حدیث کے خیال سے توبہ بری اٹل دلیل ا تکاررسول کی ہے مگر درحقیقت وہ ایسالغواعتراض کر کے مکذبین انبیاء عَلِیّلاً کے بیرو بن رہے ہیں، "لبئس ماكانوا يعملون."

پھرسب سے بڑی بات میہ ہے کہ آج تک منکرین حدیث نے کوئی خلاف عقل حدیث پیش نہیں کی اور جن حدیثوں کو وہ خلاف عقل سمجھ کر پیش کرتے ہیں، در حقیقت وہ خلاف عقل نہیں ہیں بلکہ خودان کی عقل نارسا کا قصور ہے، اس کے علاوہ ان احادیث کے مضامین اکثر و بیشتر قرآن کریم سے ثابت ہیں، مثلاً بہت سے عقل پرست حشر ونشر اجساد، قیامت ملائکہ، معراج جسمانی عذاب و ثواب، برزخ اور برست و دوزخ وغیرہ کو خلاف عقل کہتے ہیں کیکن ان میں سے کوئی چیز خلاف عقل نہیں

ہے، اور بیساری چیزیں صرف احادیث سے نہیں، بلکہ قرآن کریم سے بھی ثابت ہیں پس اگرانکار حدیث کی یہی بنیاد ہے، تو منکرین حدیث کوسب سے پہلے قرآن کریم سے ہاتھ اٹھانا پڑے گا''اعاذنا اللّٰہ وایّاھُٹم مِنْ ذٰلك.''

پھر یہ حیلہ اصولی طور پر انکار حدیث کی علت کسی طرح نہیں بن سکتا، بلکہ اگریہ علت ہر طرح ضیح بھی تنلیم کرلی جائے تو اس کی بنا پر صرف ان احادیث کا انکار شیح ہو سکتا ہے جن میں خلاف عقل امور فدکور ہیں، پس میہ کہاں کی دانشمندی ہے کہ معدود سے چندا حادیث کی وجہ سے سارا ذخیر ہ حدیث بے اعتبار و بے کار قرار دے دیا جائے کیا اس کی بعینہ وہی مثال نہ ہوگی کہ ایک شخص کے پاؤں میں نا سور ہوجائے اور ڈاکٹر صرف یاؤں کا شنے کے بجائے اس مریض ہی کا خاتمہ کردے۔

جی جاہتا تھا کہ اس مسلہ کو ذراتفصیل ہے کھوں کیکن افسوں کہ بیاس تفصیل کا موقع نہیں ہے، آ گے ابھی بہت ساری با تیں گھنی ہیں اس لئے میں اپنے ناظرین سے درخواست کروں گا کہ وہ مجھے معاف فرمائیں۔اور مزید تفصیل مطلوب ہوتو علامہ پراحمد صاحب عثانی دیو بندی کارسالہ العقل والنقل ملاحظہ فرمائیں۔

منکرین حدیث کو جو وسوسے پیش آئے ہیں میں نے ان کومع جواب کے ذکر کر دیا، ممکن ہے کچھ اور وسوسے بھی ان کے دل میں آتے ہوں لیکن فد کورہ بالا وسوسے کہاں تک وسوسے کہاں تک وسوسے کہاں تک قابل توجہ والتفات ہو سکتے ہیں، اور سمجھ سکتے ہیں کہ کیا کسی عاقل کو ایک لمحد کے لئے بھی ان کی نامعقولیت بودا پن اور کمزوری میں شک ہوسکتا ہے؟ اس لئے مزید تطویل کی ضرورت محسوس نہیں ہوتی۔

یہاں تک جو پچھ ندکور ہوا بیدر حقیقت رسالیہ ندکورہ کا اصولی رد، یا اس پر اجمالی تجمرہ تھا اب میں چاہتا ہوں کہ رسالیہ ندکورہ پر تفصیلی تبھرہ کر کے اس کے تار تارالگ کردوں۔"واللّٰہ الموفق."

# منگرین حدیث کے رسالہ مذکورہ پر تفصیلی تنصرہ

رسالہ زیرِنظر کی ابتدائی سطروں میں''حق گو''صاحب نے دعویٰ کیا ہے کہ: '' مخالفین اسلام نے قرآن واسلام پر جو حملے کئے ہیں،ان کی لفظ بہلفظ تائید کتب حدیث سے ہوتی ہے۔''

پھرانہوں نے مختلف عنوان قائم کر کے گیارہ صفحات میں اس دعویٰ کے خابت کرنے کی کوشش کی ہے، یہ تو ''حق گو' صاحب کو آگے چل کر معلوم ہو جائے گا کہ ان کا یہ دعویٰ کہاں تک درست ہے، اور وہ اس کو خابت کرنے میں کس حد تک کامیاب ہوئے ہیں، سردست میں ان سے صرف اتنا پوچھنا چاہتا ہوں اگر بفرض کامیاب ہوئے جھی ہو، اور ان کے دلائل بھی سب درست ہول، تو اس سے محال ان کا دعویٰ سجے بھی ہو، اور ان کے دلائل بھی سب درست ہول، تو اس سے ریادہ سے زیادہ صرف بیلازم آتا ہے کہ جن حدیثوں سے خالفین کے ملوں کی تائید ہوتی ہے، وہ قابل تسلیم ہیں ہیں، کیکن اس سے بیتو لا زم ہیں آتا کہ بقیہ حدیثیں بھی لائق اعتبار نہیں ہیں، پھر کیا وجہ ہے کہ بجائے محصوص احادیث کے منکرین حدیث ساری حدیث کے منکرین حدیث ساری حدیثوں کا انکار کرتے ہیں۔ آخریہ سعقل کا تقاضا ہے کہ پاؤں کے ناسور کی وجہ سے بجائے پاؤں کا منے کے خودمریض ہی کوئل کردیا جائے۔

پھر یہ عجیب ذہنیت ہے کہ خالفین کے لغواور بے ہودہ اعتراضات کی وجہ سے اپنے مسلمات کو خیر باد کہد دیا جائے ، اگر منکرین حدیث کا بھی اصول ہے ، تو حدیث

سے پہلے ان کوقر آن کریم سے انکار کرنا پڑے گا، کیا ان کو معلوم نہیں ہے کہ خالفین اسلام نے براہِ راست قرآن کریم پر بھی حملے کئے ہیں، کیا ان کو خبر نہیں ہے کہ دشمنان اسلام نے قرآن کی مجزانہ فصاحت و بلاغت اور قرآنی احکام کے منزل من اللہ ہونے پر بھی نکتہ چینیاں کی ہیں، تو کیا وہ ان نکتہ چینیوں کی وجہ سے قرآن سے روٹھ جائیں گے؟

'' حق گو' صاحب نے گویا اپنے دعویٰ کے ثبوت میں سب سے پہلی بات تو یہ لکھی ہے کہ حدیثوں سے قرآن کا محرف و ناقص ہونا ثابت ہے، چنانچہ وہ لکھتے ہیں: ''ہم روافض کومطعون کیا کرتے ہیں کہ وہ قرآن کومحرف و ناقص بتاتے ہیں لہذاوہ قطعی کا فر ہیں، مگر کیا بیے حدیثیں صحاح ستہ کی نہیں ہیں۔' اس کے بعد چند حدیثوں کے ترجے اس غرض کے لئے نقل کئے ہیں کہ ان سے قرآن کا محرف و ناقص ہونا ثابت ہے۔

لیکن مجھ کو بے حدافسوں ہے کہ 'حق گو' صاحب نے یہاں پر انتہائی خیانت اور حد درجہ سفاہت اور بے عقلی کا ثبوت دیا ہے، کسی بات کے سجھنے سے پہلے بول دینے کا ہمیشہ یہی نتیجہ ہوتا ہے، کہ بولنے والے کی جمافت ظاہر ہوجاتی ہے۔ 'حق گو' صاحب کو خبر تو ہے نہیں کہ شیعوں کا عقیدہ قرآن کی نسبت کیا ہے، اور جو حدیثیں انہوں نے نقل کی ہیں، ان میں کیا بیان ہے، مگر خواہ مخواہ اس لئے کہ ہم بھی پانچویں سواردن میں گے ان عملی مسائل کی ٹانگ توڑنے، اس لئے میں پہلے شیعوں کا عقیدہ سواردن میں گان عملی مسائل کی ٹانگ توڑنے، اس لئے میں پہلے شیعوں کا عقیدہ 'حق گو' صاحب کو بتاتا ہوں، اس کے بعد ان کی ذکر کی ہوئی حدیثوں کا مفہوم ان کو ذہن شین کراؤں گا۔

## روافض كاعقيدهٔ تحريف قرآن

" حق كو" صاحب كومعلوم مونا جائي كدروا فض قرآن كريم كي نسبت سيعقيده

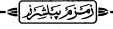
ر کھتے ہیں کہ:

'' آنخضرت مَثَاتَيْزُمْ ير جوقر آن نازل ہوا تھا،اس کا پورا حافظ بجز حضرت علی کے کوئی نہ تھا، اور اس قرآن میں حضرت علی ڈاٹٹیڈ اور بقیہ گیارہ ائمہ معصومین کی ولایت و امامت کی نام بنام تصریح و تنصیص تھی، اور وہ موجودہ قرآن ہے بہت بڑا تھا،اس قرآن میںستر ہزارآ بیتیں تھیں مگر جب عہد صدیقی میں قرآن جمع کیا گیا تو صحابہ ٹھائٹن نے قرآن کے بہت سے الفاظ بدل دیئے، اور بہت سے کلمات نکال ڈالے، امامت ائمَہ والی آیتیں بالکل حذف کر ڈالیں، کچھ آیتیں صحابہ ٹٹائٹی نے خود بنا کر داخل قر آن کر دیں،اوراس کی تر تیب بھی گڑ برو کر دی۔''<sup>ل</sup> اور رافضی مصنّفین اقرار کرتے ہیں کہ اس مضمون کی متواتر روایتیں ائمہ معصومین ٹٹائٹتم سےمنقول ہیں، اور اقرار کرتے ہیں کہان روایتوں سے قر آ ن کا محرف ہونا صراحةً ثابت ہے،اوراقرار کرتے ہیں کہاسی بنا پرعلائے مذہب شیعہ کا عقیدہ ہے، کہ قرآن محرف ہے۔ اتنا معلوم کرنے کے بعد''حق گو'' صاحب اپنی پیش کردہ روایات برایک بار پھرنظر ڈال کر بتائیں کہان روایات سےعقیدہ مذکورہ رافضه کا کون ساجز ثابت ہوتاہے؟

# ''حق گو'' کی پیش کرده روایات کامفهوم

" حق گو صاحب کواگر عقل سے دور کا علاقہ بھی ہوتا، تو وہ بچھ سکتے کہ ان کی پیش کردہ روایتوں میں سوائے اس کے اور پچھ مذکور نہیں ہے کہ ایک آیت اتر کی پیمر له ثبوت کے لئے دیکھواصول کافی طبع لکھنو ص۲۲۲، ص۲۷۱، ۲۲۷ احتجاج طبرسی مطبوعہ ایران ص۱۹۹ تا ۱۳۲ دیباچہ تفسیر صافی طبع ایران، تفسیر قمی طبع ایران فصل الخطاب ص۹۷

كه فصل الخطاب طبع ايران



اس کی تلاوت ہوگئی، یا بیہ کہ فلاں سورت میں فلاں آیت بھی عہد نبوی میں پڑھی جاتی تھی، یا بیہ کہ فلاں آیت بھی عہد نبوی میں پڑھی جاتی تھی، یا بیہ کہ فلاں آیت کوایک صحابی یوں پڑھتے تھے، اور دوسرے صحابی دوسری طرح پڑھتے تھے، لیکن ان تینوں باتوں میں سے کسی سے بھی بیہ ثابت نہیں ہوتا کہ قرآن میں جامعین قرآن دی گئے نے تحریف کردی۔

اس اجمال کی تفصیل بیہ کہ جس روایت میں کسی آیت کی تلاوت کا موقو ف
ہوجانا فدکور ہے، اس کا صاف وصریح مفہوم بیہ ہے کہ اس آیت کی تلاوت کوخود خدا
نے موقوف فرما دیا اور ہرصا حب عقل جانتا ہے کہ صاحب کتاب کا اپنی کتاب کے
کسی حصہ کو اپنی کتاب سے نکال دینا تحریف نہیں ہے، تحریف تو اس کو کہتے ہیں کہ
صاحب کتاب کے علاوہ کوئی دوسر انخص اس کی کتاب میں اس قشم کا تقرف کرے۔
اسی طرح جن روایات میں بید فدکور ہے کہ فلاں سورۃ میں فلاں آیت بھی عہد
نبوی میں پڑھی جاتی تھی ، ان میں بھی تحریف قرآن کا کوئی اشارہ تک نہیں ہے۔

#### ایک اعتراض کا جواب

اگرآپ کہیں کہ ہاں روایات میں بہتو نہیں ہے، لیکن جس آیت کا ذکر ان
روایات میں ہے وہ قرآن میں نہیں ہے، لہذا معلوم ہوا کہ قرآن محرف ہے، تو میں
کہوں گا، کہ بہآپ کی غلط نہی ہے قرآن میں اس آیت کے نہ ملنے پر بھی قرآن کا
محرف ہونا ثابت نہیں ہوسکتا تا وقت تکہ بہنہ ثابت کیجئے کہ صحابہ ٹھ لٹھ نے اس آیت کو
قرآن سے نکالا، اور اس کوآپ ہماری کسی روایت سے ثابت نہیں کر سکتے اصلیت یہ
ہے اور ان روایات کا مفہوم بھی یہی ہے کہ وہ آیت پڑھی جاتی تھی لیکن پھر خدانے
اس کی تلاوت موقوف کردی کسی آیت کی تلاوت کا منسوخ کردینا ایک قسم کا نشخ ہے،
اور اس کا ثبوت خود قرآن کریم میں ہے جسیا کہ غفریب آئے گا۔

#### اختلاف قرأت كي حيثيت

اور تیسری قتم کی روایات جن میں صحابہ نگائی کے اختلاف قرائت کا ذکر ہے،
ان کو بھی تحریف کے مسئلہ سے کوئی لگا و نہیں ہے، اختلاف قرائت کی قریب قریب
وہی حیثیت ہے جو کتابوں میں شخوں کے اختلاف کی حیثیت ہوتی ہے تو جس طرح
کہ ان مختلف شخوں میں سے جس نسخ کو پڑھنے والا چاہے اختیار کرسکتا ہے، اور اس
پر الزام تحریف عائد نہیں ہوسکتا، اسی طرح قرآن کریم کے بعض، الفاظ وکلمات میں
مختلف قرائیں ہیں اور وہ سب آنخضرت مَنَّ النَّیْمَ کی تعلیم سے ثابت ہیں جس صحابی
نے جو لفظ جس طرح آنخضرت مَنَّ النَّیْمَ سے سنا تھا، اگر اس کو اسی طرح پڑھا تو اس کو
تحریف کہنا سراسر جہالت ہے۔

#### تثثيل

کے طور پر سننے کہ سعد کی بہتائیۃ کے اس شعر کے پہلے مصرع میں دو نسخے ہیں: ۔۔۔

عزیزے کہ شد بہتے عزت نیافت

عزیزے کہ شد بہتے عزت نیافت

عزیزے کہ از ور گہش سر بتافت

بہر ور کہ شد بہتے عزت نیافت

بہر ور کہ شد بہتے عزت نیافت

جس کا مطلب میہ ہے کہ مصنف بہتائیہ کی طرف سے دونوں طرح پڑھنے کی اجازت ہے لہذا ان میں سے جونسخہ کسی نے پڑھا خطا وار نہ ہوگا نہ اس پر تحریف کا الزام عائد ہوگا لہاں سی پر اقتلاف قرائت کے مسئلہ کو قیاس کر لیجئے۔

#### تشخ کی تعریف اوراس کا ثبوت

بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ' حق گو' صاحب شنح کے مثکر ہیں اور ان کونشخ وتح یف کا

فرق بھی معلوم نہیں ہے، اسی وجہ سے ان کو اپنی پیش کردہ روایات کے صحیح منہوم تک رسائی نہ ہوسکی، اور اپنی ناوا قفیت کی وجہ سے میں بھھ بیٹھے کہ بیرروایات تحریف قرآن پر دلالت کرتی ہیں، اس لئے ضررت ہے کہ ان کے سامنے ننخ کی تعریف اور اس کا ثبوت پیش کیا جائے۔

ننخ کی تعریف بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی آیت کی صرف تلاوت یا اس کے حکم یا دونوں کواس کئے موقوف کر دے، کہ اس کی مدہ ختم ہوگئ، اور چونکہ اس کا نفاذ استے ہی زمانہ کے لئے ہوا تھا، اور جوغرض اس کے نفاذ سے وابستہ تھی، وہ حاصل ہوگئ للہذا اب آئندہ اس کوموقوف کیا جاتا ہے۔

ہرملت و فدہب میں ناسخ و منسوخ کی مثالیں موجود ہیں، اوراس کا رازیہ ہے کہ اصلاح چاہے جسمانی ہو یا روحانی اصول کے ساتھ اور بتدریج ہوتو بہت مفید و نافع ہوتی ہے، اوراس کا اثر دیریا ہوتا ہے، اوراس طرح مرض کا دفعیہ بھی بالکلیہ ہوتا ہے اور مریض کو زیادہ مشقت و دشواری بھی پیش نہیں آتی اوراس اصولی و تدریجی اصلاح کی صورت یہ ہے کہ پہلے مریض کوکوئی آسان طریق اصلاح بتا کراس کا پابند بنایا جائے جب کچھ دن گزر جائیں، اور طبیعت میں دوسرے علاج کے لئے مناسب استعداد پیدا ہو جائے، تو پہلے علاج کوموقوف کر کے دوسرے کی ہدایت کی جائے، اور یونہی رفتہ مرض کے جملہ اسباب کوفنا کرنے اور طبیعت کواس کے اصلی اعتدال برلانے کی تدبیر کی جائے۔

فرض کیجئے ایک خص کا خون فاسد ہو گیا ہے، اور وہ اس کی وجہ سے طرح طرح کی بیار یوں میں مبتلا ہے جب بیآ دمی طبیب کے پاس جائے گا تو طبیب پہلے نفنج کا نسخہ گا، اور الیمی دوائیں دے گا، کہ مادہ میں پنجنگی آ جائے، پچھ دنوں کے استعال سے جب بیغرض حاصل ہو جائے گی، تو طبیب نسخہ بدل دے گا، اور بجائے اس کے دست آور دوائیں دے کرمواد فاسد کا اخراج کرے گا، کین چونکہ مواد فاسد کے ساتھ

ساتھ کچھ صالح اجزاء بھی خارج ہوجاتے ہیں، اور مریض کونقاہت ہوجاتی ہے، اس لئے پھر تیسر انسخہ لکھے گا، تا کہ اس نقصان کی تلافی ہواور نقاہت رفع ہوجائے۔

سے پاری مڑال پر روحانی اصلاح کوبھی قیاس فرمایئے، کہ جب کسی قوم میں اخلاقی امراض پیدا ہوجاتے ہیں، اوران کی روحانی حالت بہت بدتر ہوجاتی ہے، تو اللہ رب العزت اپنی غایت رافت ووفو رحمت سے اس کی اصلاح کے لئے کسی طبیب روحانی (رسول) کومبعوث فرما تا ہے، اور چونکہ خدا اپنے بندوں پر بہت مہر بان ہے، اس لئے یک بارگی ان پر سخت سخت پابندیاں عائم نہیں کرتا، بلکہ بتدری ان کی اصلاح کی لئے یک بارگی ان پر سخت سخت پابندیاں عائم نہیں کرتا، بلکہ بتدری ان کی اصلاح کی تدبیر کرتا ہے، جس کا لازمی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ پہلے ایک تھم دے کر اس کی پابندی کراتا ہے، پھر جب دوسرے تھم کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے، تو پہلا تھم اٹھا کر دوسرے کی پابندی لازم کرتا ہے اس کواصطلاح شریعت میں ننج کہتے ہیں۔

اس کے علاوہ ایک صورت اور بھی ہوتی ہے، آپ نے جسمانی اصلاح کے سلسلہ میں بار بار مشاہدہ کیا ہوگا کہ اطباعے جسمانی ایک ہی مرض کا مختلف علاج کرتے ہیں جس کی وجہ بعض دفعہ یہ ہوتی ہے کہ اس مرض کے اسباب مختلف ہوتے ہیں، لہذا پہلے طبیب بید ویکھنا ہے کہ بیمرض کیوں پیدا ہوا پس جوسب اس کو معلوم ہوتا ہے، اسی کے دفعیہ کی کوشش کرتا ہے، مثلاً بخار ایک مرض ہے لیکن اس کے اسباب مختلف ہیں کی ویخار آتا ہے، اور اس کا سبب فساد بلغم ہوتا ہے، اور کسی کو فساد صفراء کی وجہ سے بخار آتا ہے، اور اس کا سبب فساد بلغم ہوتا ہے، اور کسی کو فساد صفراء کی کے لئے علیمہ و تلب ہی ہوتا ہے، اور کسی او جود کیمہ مرض ایک ہی ہے لیکن علاج مختلف ہوگا، ہرایک کے لئے علیمہ و علیمہ و تلب اور کو گا۔

اوربعض دفعہ اختلاف علاج کی وجہ زمانہ یا مقام یا مزاج کا اختلاف ہوتا ہے ایسا بہت ہوتا ہے، کہ ایک خاص طریق علاج ایک خاص مرض کے لئے موسم گر مامیں مفید واقع ہوتا ہے لیکن وہی علاج اسی مرض کے لئے سردیوں میں مفید نہیں ہوتا، ایک علاج گرم ممالک میں کسی خاص مرض کے لئے تیر بہدف ثابت ہوتا ہے، لیکن سرد ملکوں میں اس سے کوئی نفع نہیں ہوتا، یا گرم مزاج والے کے لئے نافع ہوتا ہے اور سرد مزاج والے کوکوئی فائدہ نہیں پہنچتا۔

بالکل یہی حال روحانی علاج کا بھی ہے، کہ ایک قوم کے لئے جواصلاحی تدبیر اختیار کی جاتی ہے، وہ تدبیر بعض اوقات میں دوسری قوم کے لئے زمانہ کے بدل جانے سے یا اختلاف مزاج یا تفاوت اسباب کی وجہ سے مفیز نہیں ہوتی، اس لئے الله رب العزت قوموں کی اصلاح کے لئے جوشریعتیں نازل کرتے ہیں، بسااوقات ان کے احکام میں ترمیم و تنتیخ بھی فرماتے ہیں، کننح کی ایک صورت پی بھی ہے، میرےاس بیان سے ننخ کی حقیقت آپ نے سمجھ لی ہوگی اور آپ کو یقین ہو گیا ہوگا کہ ہراصلاحی تحریک اور ہر حکیمانہ طریق علاج کے لئے ننخ ضروری چیز ہے، اور شرائع الهبير ميں ناتخ ومنسوخ كا وجودعيب ونقص نہيں، بلكهان كاحسن وكمال ہے كيكن جن لوگوں نے نشخ کی حقیقت کما حقہ نہیں سمجھی ہے ان کومختلف قتم کے وسوسے بیدا ہوتے ہیں، ایک جماعت نے پی خیال کیا کہ ننخ سے باری تعالی کا جہل لازم آتا ہے، اس جماعت کونشخ پر بدا کا دھوکا ہو گیا، اور ان دونوں کو اس نے ایک سمجھ کریہ خیال قائم کرلیا، حالانکہ دونوں میں بڑاعظیم الشان فرق ہے، بدا کی حقیقت بیہ ہے کہ ایک تھم دینے کے بعد تھم دینے والے کاعلم بدل جائے ،اس کی رائے میں انقلاب پیدا ہو جائے، اور اس حکم کو واپس لے لے اور اس کی جگہ دوسراحکم نافذ کرے، برخلاف ننخ کے کہاس میں علم نہیں بدلتا بلکہاس میں پہلے ہی سے بیعلم رہتا ہے، کہ حکم اول ایک خاص مدت تک کے لئے ہے اس کے بعد دوسرا فلاں حکم نافذ کیا جائے گا، اور پہلے کوموقوف کر دیا جائے گا کیا طبیب کو مضج کانسخہ لکھنے کے وقت میلمنہیں ہوتا كهاس نسخه يريانچ سات دن سيے زياده عمل نه كرايا جائے گا، اور كيا جب مسهل تجويز کرتا ہے،تو وہ سمجھنے لگتا ہے کہ میں نے منفج دینے میں غلطی کی تھی اور اب اس غلطی پر متنبہ ہوکر دوسری رائے قائم کرتا ہوں، ہرگزنہیں،اسی مثال پرنشخ کے احکام کو بھی قیاس کیجئے، تو آپ پر ظاہر ہو جائے گا کہ، نشخ دلیل جہل نہیں، بلکہ نہایت زبردست حکمت اور ایک عظیم الثان علم کی روشن دلیل ہے۔

بعض مشرکین اور یہود کواسی قتم کے شبہات پیش آئے، اور اسی بنیاد پر انہوں نے قرآن وملغ قرآن کے حق میں زبان طعن دراز کی، تو اللہ تعالی نے قرآن میں فرمایا:

﴿ وَ إِذَا بَدَّلِنَاۤ اليَةً مَّكَانَ اليَهِ لَا وَاللّٰهُ اَعُلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوْا اِنَّمَاۤ اَنْتَ اَنْتَ مُفْتَرِطْ بَلُ اَكْثَرُ هُمُ لَا يَعْلَمُوْنَ ۞ ﴾ كُ

تَرْجَمَدَ: 'قبہ ہم کی آیت کے عوض میں دوسری آیت نازل کرتے ہیں اوراس کی حکمت و مصلحت کوخوب جانتے ہیں تو مخالفین کہتے ہیں کہ (اے رسول) تم تو بس افتراء پرداز ہو (خدا کہتا ہے کہ ہمارا رسول افتراء پرداز نہیں ہے) بلکہ مخالفین میں سے اکثر و بیشتر اشخاص جاہل اور ہماری مصلحتوں سے ناواقف ہمارے کا مول کی حکمتوں سے بے علم ہیں۔''

اس آیت سے نسخ کی حکمت کے علاوہ میہ بھی معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے جو وحی نبی عربی روحی لہ الفد اء پر نازل کی ہے، اس میں بھی بعض چیز وں کو ایک خاص وقت تک کے لئے نازل کیا، اور پھر اس کومنسوخ فر ما دیا، جس پر مشرکین معترض ہوئے اسی مضمون کو ایک دوسری آیت میں بھی بیان کیا ہے۔

﴿ مَا ننسخ من آية او ننسها ناتِ بخير مِنْهَا أَوْ مثلها أَلَمُ تَعُلَمُ أَنَّ الله على كل شيءٍ قَدِير ﴾ كل

تَوَجَمَدَ: "لِعنی جو آیت ہم منسوخ کرتے ہیں یا اس کو (لوگوں کے دلوں سے) فراموش اور محوکر دیتے ہیں تو اس سے بہتریا اس کے مثل

له سوره نحل پ ۱۶ گه بقره

( دوسری) لاتے ہیں کیاتم کومعلوم نہیں کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔''

اس آیت میں بھی وہی حکمت سمجھائی گئی ہے، کہ جب کوئی آیت منسوخ کی جاتی ہے تو اس کے بدلے اس سے اچھی یا ولیمی ہی دوسری چیز لائی جاتی ہے، مگر چونکہ پہلی چیز کااب وقت نہیں رہا،اس لئے وہ منسوخ کردی جاتی ہے۔

یدونوں آ سین سنخ کے اثبات میں ایسی صریح ہیں کہ ان کے بعد کوئی ادفیٰ درجہ کا مؤمن بھی سنخ کا افکار نہیں کرسکتا، جب یہ ثابت ہو چکا تو اب سنئے کہ سنخ کی مختلف صور توں میں سے ایک صورت یہ ہے کہ کوئی آ بت قرآن میں نازل کی گئ، اور پچھ دنوں تک اس کی تلاوت جاری رکھی، پھر کسی خاص مصلحت سے اللہ تعالیٰ نے اس کی تلاوت موقوف کر دی، مثلاً جب اصحاب ہیر معونہ نہایت بیدردی سے شہید کئے ، اور تمام مسلمانوں کو عموماً اور ان کے اعز ہ کوخصوصاً نہایت صدمہ پہنچا تو اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کی دلد ہی وسلی اور شہداء کی مقبولیت اور ان کی عزت وحرمت کے اظہار کے لئے ایک آ بت نازل فر مائی، جب پچھ دنوں تک اس کی تلاوت ہو چکی اور شہداء کی عزت وحرمت دلوں میں راشخ ہو چکی اور مسلمانوں کے زخم مندمل ہو چکے ، اور شہداء کی عزت وحرمت دلوں میں راشخ ہو چکی ، اس آ بت کی تلاوت موقوف کر دی گئی ، اس کا نام اصطلاح میں سنخ تلاوت ہے۔

# تحريف ونشخ كافرق

بہت سے کم علم یا اہلہ فریب لوگ تحریف و ننخ میں فرق نہیں کر سکے اور ننخ تلاوت کی روایات کوتح یف کے ثبوت میں جمافت یا بے حیائی سے پیش کر دیتے ہیں، حالا نکہ دونوں میں کوئی نسبت نہیں ہے، او پر کے بیان سے آپ نے اچھی طرح سمجھ لیا ہوگا، کہ ننخ اس تصرف و تبدل کا نام ہے، جو کتاب بے نازل کرنے والے خود اللہ جل محدہ نے اپنی کتاب میں فرمایا ہے، اور تحریف کا بیہ مطلب ہوتا ہے، کہ خدا کے علاوہ کوئی دوسرا خدا کے حکم و مرضی کے خلاف اس کی کتاب میں کوئی تصرف بے جا

کرے، دیکھے مصنفین اپنی تصنیفات میں رات دن محو وا ثبات ترمیم و تنیخ اور اصلاح واضافہ کرتے رہے ہیں، اور دنیا میں کوئی وشمن خرد ایسا نہیں ہوا، جواس کو تخریف کہتا ہولیکن ایک دوسر اشخص اس کتاب کا ایک لفظ بھی بدل دے تو کہا جاتا ہے کہ اس نے کتاب میں تحریف کر دی جب بی فرق ذبن نشین ہو گیا، تو اب سنے کہ روافض کا عقیدہ ہے کہ کتاب اللہ میں کچھا نسانوں نے بہت سے بے جا تصرفات کے ہیں، الہذار وافض تحریف قرآن کے قائل ہوئے، اور آپ نے ہماری جوروایتیں پیش کی ہیں ان میں انسانوں کے تصرف کا کوئی ذکر نہیں بلکہ خدا کے تصرف کا ذکر جالہذا ہم اہلسنت کو قائل تحریف کہنا جہالت اور افتر اء ہے۔

#### انبیاء کے مال کا کوئی وارث نہیں ہوتا

وحق گو صاحب نے دوسری بات میکھی ہے:

"هم روافض کوطعنه دیا کرتے ہیں کہ انہوں نے نبوت اور خلافت راشدہ کو ذاتیات و نفسیات سے ملوث کیا گرکس منہ سے؟ کیا یہ حدیث حضرت عائشہ کی مسلم میں موجود نہیں ہے۔"

اس کے بعد اس حدیث کا ایک ٹکڑانقل کیا ہے جس میں حضرت فاطمہ زہراء ولی ہے جس میں حضرت ابوبکر ڈاٹٹیؤ کے پاس آ دی بھیج کرتز کہ رسول اللہ مَٹَاٹِیْوَا ہے اپنا حصہ مانگنا اور حضرت ابوبکر ڈاٹٹیؤ کا یہ جواب دینا کہ رسول اللہ مَٹَاٹِیْوَا نے فرمایا ہے کہ ہمارے مال کا کوئی وارث نہیں ہوتا، جوہم چھوڑتے ہیں وہ صدقہ ہوتا ہے۔اور یہ کہنا کہ حضور مَٹَاٹِیْوَا پی زندگی میں اپنے صدقے کو جس طرح تقسیم کرتے تھے، اس میں کوئی تغیر و تبدل نہیں کرسکتا، اس پر فاطمہ ڈاٹٹوا کا خفا ہو جانا اور ملا قات چھوڑ وینا، اور جب حضرت فاطمہ ڈاٹٹوا کی وفات ہوئی تو حضرت ابوبکر ڈاٹٹو کو خبر نہ کرنا، اور حضرت علی ڈاٹٹو کا تنہا ان کی نماز جنازہ پڑھ کررات ہی کو فن کر دینا فدکور ہے۔

میں جیران ہوں کہ''حق گو'صاحب کوعقل ہے اتی دشمنی کیوں ہے؟ ہم نے تو اس حدیث کے ایک ایک نقرہ کو بار بار بڑھا، لیکن ہم کو''حق گو' صاحب کے دعویٰ سے متعلق کوئی بات بھی نہیں ملی ، جیح مسلم کے علاوہ بیہ صدیث صحاح ستہ کی دوسری کتابوں میں بھی ہے، اور ان کے اردو تراجم بگٹرت دستیاب ہو سکتے ہیں، ہم اردو خواں طبقہ سے اپیل کرتے ہیں، کہ وہ لوگ بوری صدیث پڑھ کر انصاف سے کہیں کہ جب شیعوں اور سنیوں کی متفق علیہ حدیث میں رسول اللہ مَنَّ اللَّهِ عَمْ اللَّهُ عَلَیْ کُول کا متروکہ صدقہ ہوتا ہے، کہ انبیاء عَلَیْ اللهُ کَا میں وراثت جاری نہیں ہوتی، رسولوں کا متروکہ صدقہ ہوتا ہے، تو حضرت ابو بکر ڈالٹی کا متروکہ رسول اللہ مَنَّ اللَّهِ کَا اور حضرت فاطمہ ذَالْتُهِ کَا وَصَعَمْ نَہُ کَا اور حضرت فاطمہ ذَالْتُهِ کَا وَحَمْ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہِ مُنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مُنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰمِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمُنْ اللّٰمِنْ اللّٰمُنْ اللّٰمُنْ اللّٰمِنْ الللّٰمُنْ اللّٰمُنْ اللّٰمِنْ اللّٰمُنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمُنِ الللّٰمِنْ اللّٰ

# حضرت صديق اكبر طالتين يسيدة النساء كاناراض مونا

اور اس پراگر حفرت فاطمہ زہراء رہا ہوگئیں تو یہ ان کی لغزش تھی، یا حضرت ابوبکر دہائیں کی؟ اسی طرح حضرت فاطمہ رہائی کی وفات پر حضرت علی دہائی کے حضرت ابوبکر رہائی کی کا کون ساقصور نے حضرت صدیق دہائی کا کون ساقصور ہے؟ ہاں اگر حضرت علی دہائی نے اطلاع کی ہوتی اور حضرت ابوبکر دہائی بلا عذر شرعی شریک جنازہ نہ ہوتے ، تو بے شک ان کا قصورتھا، مگر یہاں تو صاف تصریح ہے کہ حضرت علی دہائی نے ابوبکر صدیق دہائی کو خبر نہیں جھبی بہر حال روایت سے خلیفہ راشد حضرت صدیق اکبر دہائی کی نفسانیت کسی طرح ثابت نہیں ہوتی ، ہاں حضرت فاطمہ خرات ما ایک طرح ثابت نہیں ہوتی ، ہاں حضرت فاطمہ زہائی کی ایک طرح کا بت نہیں ہوتی ہے کین بیر حضرات انسان تھے، اور انسانی کمزور یوں سے پاک نہ تھے خطا ولغزش سے منزہ ومعصوم نہ انسان تھے، اور انسانی کمزور یوں سے پاک نہ تھے خطا ولغزش سے منزہ ومعصوم نہ انسان تھے، اور انسانی کمزور یوں سے پاک نہ تھے خطا ولغزش سے منزہ ومعصوم نہ انسان تھے، اور انسانی کمزور یوں سے پاک نہ تھے خطا ولغزش سے منزہ ومعصوم نہ انسان سے ، اور انسانی کمزور کوں کا مطالعہ کرو

تھے، حضرت ابو بکر ڈاٹٹؤ کا جواب بالکل حق وصواب تھا، کیکن ان حضرات نے کامل مررغور نه فر مایا،اس لئے رنجیدہ خاطر ہو گئے،لیکن بعد میں جب حضرت ابوبکر ڈٹاٹیڈ كاحق بجانب ہونا ظاہر ہو گیا تو بدرنجش جاتی رہی،حضرت ابوبکر ڈاٹٹھ کے حق بجانب ہونے کی بڑی زبردست دلیل ہیہ ہے کہ جب حضرت علی ڈٹاٹیؤ مندآ رائے خلافت ہوئے، تو انہوں نے بھی فدک وغیرہ کو بعنی ان جائدادوں کو جن میں اینے حصہ کی حضرت فاطمه وللفيَّا دعويدارتھيں،تقسيم نه کيا،اوران ميں انہي احکام کو جاري رکھا، جو عبد رسول الله مَالِينَةِ سے لے كرعبد عثمان ولائن؛ تك جاري تھے، اور رَجْش كے رفع ہونے کا ثبوت خود ای حدیث میں موجود ہے۔ اور بھراحت مذکور ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے حضرت فاطمہ ڈاٹھا کی وفات کے بعد حضرت ابوبکر ڈاٹھا کوایئے گھر میں بلایا، اور بڑی معذرت کی، فرمایا کہ ہم کوتو تبھی بیہ وہم بھی نہ ہوا تھا کہ خلافت کا حقدار آپ سے زیادہ کوئی ہوسکتا ہے لیکن ہاں رنج صرف اتنی بات کا تھا، کہ جب آپ سے لوگوں نے بیعت کی تواس وقت ہم لوگ موجود نہ تھے، کسی نے ہم کو بلا کر ہماری رائے بھی نہ بوچھی، خیروہ بات تو گزرگی اب میں وعدہ کرتا ہوں کہ شام کومسجد میں علی الاعلان آپ کے ہاتھ پر بیعت کروں گا، چنانچہ حضرت علی ڈاٹٹؤ نے اس وعدہ کا ایفاء کیا، اس ملاقات میں حضرت ابو بکر ر النفؤ نے بیجھی فر مایا که رسول الله مَا الله مَا عَالِد الله محصالية خاندان سے زیادہ عزیز ہے، میں جوسلوک واحسان اینے خاندان کے لئے ضروری سمجھتا ہوں اس کو پہلے خاندان رسول مَاللَّيْمَ کے ساتھ كروں گا،اس وفت حضرت على مثانيَّؤ نے جائدا درسول مَثَاثَيْتِمْ كا قضيه بالكل نه چھيڑا۔

# حضور مَنَّا لِيَّارِيِّ كَ بعد كون لوگ مرتد ہوئے

"حق گو"صاحب نے تیسری بات یہ کھی ہے:

''روافض کے اس وہم کی یقیناً ہم شدت سے تر دید کریں گے کہ

آ تخضرت مَنَّ اللَّيْنَ کے بعد بجرد معدود نے چند صحابہ کے سب مرتد ہوگئے سجان الله بندا بہتان عظیم مگراس کو کیا کیا جائے کہ خود مسلم کی حدیث اس کی تائید میں بیدروایت پیش کررہی ہے۔''

اس کے بعد'' حق گو' صاحب نے حدیث حوض پیش کی ہے، کیکن اس حدیث کو ان کے مدعا سے کوئی تعلق نہیں ہے، اس لئے کہ صدیث حوض میں زیادہ سے زیادہ یہ مذکور ہے کہ چھ لوگ میری امت کے لائے جائیں گے، اور ان کو بائیں طرف ( یعنی دوزخ کی طرف) لیے جایا جائے گا، آنخضرت مَا اللّٰی فرمائیں گے کہ یارب یہ تو میرے لوگ ہیں، جواب میں کہا جائے گا کہ آپ نہیں جانتے، انہوں نے آپ کے بعد کیا کیا آپ جب سے ان سے جدا ہوئے، یہ لوگ ہمیشہ پھرتے، ہی رہے۔

اس میں اولاتو صحابہ ٹھائی کا کوئی ذکر نہیں ہے بلکہ عام امت کے پچھلوگوں کا ذکر ہے ثانیا اگر بفرض محال صحابہ ٹھائی ہی مراد ہوں، تو پچھ صحابہ مراد ہوں گے اور رافضیوں کا دعویٰ ہے کہ بجر معدود ہے چند کے سب صحابہ ٹھائی مرتد ہوگئے تھے (معاذ اللہ) پھر معلوم نہیں '' حق گو' صاحب نے کس طرح سے کہہ دیا کہ اس حدیث سے رافضیوں کے دعویٰ کی تائید ہوتی ہے، حق گوصا حب کو رافضیوں کی دوئی اور حدیث کی دشمنی میں سے بھی نظر نہ آیا کہ حدیث میں تو خود یہ بیان موجود ہے، کہ رسول اللہ کی دشمنی میں سے بھی نظر نہ آیا کہ حدیث میں تو خود یہ بیان موجود ہے، کہ رسول اللہ من بعد کون لوگ مرتد ہوئے تھے، اور حدیث زیر بحث کے مصداق کون لوگ

صحیح مسلم (جلدا صفحہ ۲۷) مطبوعہ مجتبائی دہلی میں مذکور ہے کہ: ''جب آنخضرت مَلَّاثِیَّا نِے وفات پائی، اور حضرت ابو بکر ڈاٹٹی خلیفہ ہوئے تو عرب کے پچھ لوگ (جوعہد نبوی مَلَّاثِیَّا میں) مسلمان ہوئے تھے مرتد ہو گئے حضرت ابو بکر ڈاٹٹیئ نے ان سے قال کیا۔'' اس کے علاوہ تاریخ کی تمام متند کتابوں میں مذکور ہے کہ آنخضرت مَلَّاثَیْاً کی وفات کے بعد جولوگ مرتد ہوئے تھے وہ بنوحنیفہ وغیرہ کے پچھلوگ تھے، ان میں کوئی مشہور صحالی نہ تھا۔ ثبوت کے لئے دیکھوٹ

حدیث و تاریخ کی ان تصریحات سے آنکھیں بند کر کے بیلکھ دینا کہ حدیث زیر بحث سے رافضیوں کی تائید ہوتی ہے عقل کے خلاف اعلان جنگ نہیں تو اور کیا ہے؟

اس کے بعد' حق گو' صاحب نے مختلف عنوانوں کے تحت وہ روایتیں پیش کی ہیں جن کا تعلق ان کے زعم فاسد میں براہ راست مطاعن رسول الله مَلَّ اللَّهُ عَلَيْمُ اسے ہے، پہلاعنوان میں ہے۔

# آ تخضرت مَلَاثَيَّا مِهود يوں کی خرافات کوس کروجی الہی میں میں کو اللہ کا میں کا خرافات کوس کروجی الہی میں کا م کی طرح پیش کرتے تھے

اس عنوان کے ماتحت' حق گو' نے دو حدیثیں نقل کی ہیں، پہلی حدیث کا مضمون میرہے کہ:

''ایک یہودی عورت نے حضرت عائشہ ولائٹا سے کہا کہتم قبر میں آزمائے جاؤگے آنخضرت مالٹیا نے فرمایا، یہ یہود کے واسطے ہوگا، حضرت عائشہ ولائٹا فرماتی ہیں کہ پھر چندہی راتیں گزری تھیں کہ رسول اللہ مالٹی تا عذاب قبرسے پناہ ما نگتے تھے۔''

"حق گو" صاحب اس کے بعد فرماتے ہیں کہ:

مشرکین ونصاری کا پیاعتراض ہے کہ نبی عربی لوگوں کی باتیں سن

له اور بعض غیرمشہورا شخاص جو صرف ایک ہار خدمت نبوی میں حاضر ہوئے تھے وہ چندونوں کے بعد ارتداد سے تائب ہو کرمدة العمر اسلام کے حلقہ بگوش رہے

كه كامل ابن ايثر: ١٣٠/٣ مسعودي: ١٠٣/٥ تاريخ الخلفاء ص ٥١

س کرومی الہی بنا کر پیش کرتے تھے، حدیث سے اعتراض کی تائید ہوتی ہے۔

🗗 حضرت عائشہ ڈٹا ﷺ نے جس آیت کا حوالہ دیا ہے، وہ قر آن میں کہیں نہیں ہے۔

ورآن میں عذاب قبر کے خلاف متعدد آیتیں موجود ہیں۔

🕜 خود يېود کاعقيده بھي پنېيں ہے۔

جَوَالَ إِنَّ حَق الوصاحب كى بہلى بات كا جواب يہ ہے كہ اس حديث ہے اعتراض نہ كوركى تا ئيدتو كسى طرح نہيں ہوتى، ہاں اس اعتراض كى تر ديد ضرور ہوتى ہے اور وہ اس طرح پر كہ اگر مشركين و نصارى كا يہ اعتراض صحح ہوتا، تو رسول الله مَا اللّهُ عَلَيْهِم بهودى عورت كا مقولہ من كر هجرات نہيں ، اور نہ چندراتوں كے گزرنے كا انتظار كرتے بلكہ سنتے ہى فوراً فرماتے كہ يہ عورت تھيك كہتى ہے ، يہوديہ كى بيہ بات من كر هجرا جانا اور چندرا تيں گزرنے پراس كى تصديق كرنا ہى تو اس بات كى دليل ہے ، كہ جب تك براہ چندرا تيں گزرنے پراس كى تصديق كرنا ہى تو اس بات كى دليل ہے ، كہ جب تك براہ شار اتنے سے اور نہ كوئى بات كہتے تھے۔

فرماتے تھا ور نہ كوئى بات كہتے تھے۔

# عیسائی اوریہودی مذہب کی بکثر ت تر دید قرآن وحدیث میں

اس کے علاوہ مشرکین و نصاری کے الزام کی لغویت یوں بھی ظاہر ہے کہ اگر آن اور آن کخضرت مَنْ النّیٰ دوسروں کی سنی ہوئی باتوں ہی کو وی بنا کر پیش کرتے ، تو قرآن اور احادیث میں یہود و نصاری یا مشرکین کے مسلک کے خلاف کوئی بات نہ ہوتی ، لیکن قرآن و حدیث پرایک سرسری نظر ہی ڈالنے سے معلوم ہوسکتا ہے کہ ان فرقوں کے مسلک کے خلاف بے شار باتیں شریعت محمد میلی صاحبا التحیة میں موجود ہیں کیا خود مسلک کے خلاف بے شار باتیں شریعت محمد میلی صاحبا التحیة میں موجود ہیں کیا خود

قرآن میں بقرح فدکورنہیں ہے کہ اونٹ کا گوشت بنی اسرائیل کے لئے حرام تھا، مگر شریعت محمد بیعلی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام میں حلال ہے، کیا قرآن میں مصرح نہیں ہے، کہ مشرکین عرب بحیرۃ وسائبہ وغیرہ کوحرام سمجھتے تھے، مگر شریعت محمد بید (صلی الله علی صاحبہا) نے اس کی مخالفت کی ، کیا قرآن میں مصرح نہیں ہے کہ عیسائیوں نے حضرت سے کوابن اللہ اور بعضوں نے اللہ قرار دیا، لیکن بنی آخرالز مال منا اللہ اور بعضوں نے اللہ قرار دیا، لیکن بنی آخرالز مال منا اللہ اور بعضوں میں مارح بیہ با تیں قرآن کریم سے ظاہر ہوتی عقیدہ کی مخالفت اور سخت تر دیدکی ، اور جس طرح بیہ با تیں قرآن کریم سے ظاہر ہوتی بین اس سے بہت صاف حدیثوں میں مذکور ہیں۔

#### أيك اعتراض كأجواب

اگر ''حق گو' صاحب کہیں کہ چونکہ حدیث زیر بحث میں رسول اللہ مَنَّالِیَّا کا یہودیہ کی تصدیق کرنا فہ کور ہے اور اسی تصدیق و موافقت سے مخالفین کے الزام کی تصدیق ہوتی ہے، تو میں عرض کروں گا، کہ اگر ایک یا چند با توں میں مواقفت پائے جانے ہی پر الزام کی بنیاد ہے، تو دنیا میں کوئی فہ جب بھی اس الزام سے بری نہیں ہو سکتا، دنیا میں کوئی نہ کوئی بات کسی سابق سکتا، دنیا میں کوئی نہ کوئی بات کسی سابق داعی فہ جب کی بات کے موافق نہ ہو بالخصوص حضرت سے علیمیا کی تو اکثر تعلیمات الگے داعی فہ جب کی تعلیمات کے حرف بحف مطابق ہیں۔

## قرآن پہلی ہ سانی کتابوں کا مصدق ہے

اس کوبھی جانے دیجئے اور مجھے یہ بتا ہے کہاگر آپ کے ترک وا نکار حدیث کی یہی بنیاد ہے، تو آپ قر آن کریم پر کیسے ایمان لا سکتے ہیں، آخر قر آن بھی تو خود کواگلی کتابوں کا مصدق بتا تا ہے، تو کیا قر آن کی تصدیق وموافقت سے مخالفین کا الزام قوی نہ ہوگا، اگرنہیں تو کیوں؟ اور اگر ہوگا تو آپ کا نزلہ حدیثوں ہی پر کیوں گرتا پھراگرآپ کو خالفین کے الزام ہی کا دفعیہ منظورتھا، تو اس کی کوئی ضرورت نہ تھی کہ آپ مطلقاً ساری حدیثوں کا انکار کر کے بخیال خولیش اس جوابدہی سے سبدوش ہو جاتے، بلکہ صرف یہ فرما دیتے جب بھی سبدوشی حاصل ہو جاتی کہ حدیث زیر بحث میں بیہ واقعہ جن الفاظ میں بیان کیا گیا ہے وہ صحت سے عاری ہیں، کسی راوی سے بھول ہوگئی ہے، اس لئے اس نے اصل واقعہ کی صورت بدل دی، اصل واقعہ یوں ہے کہ حضرت عاکشہ رفی ہی کو عذاب قبر کاعلم نہ تھا جب یہودی عورت سے اس کا ذکر سنا تو ان کو تجب ہوالیکن آنحضرت ما گائی ہے تحضرت ما گائی ہوئی کے اس سوال سے آنخضرت ما گائی ہوا کہ عذاب قبر حق ہے، حضرت عاکشہ رفی ہی کہ اس سوال سے آنخضرت ما گائی ہوئی کے اس سوال سے آنخضرت ما گائی ہوا کہ عذاب قبر حت ہیں اس لئے آپ نے نماز وں میں عذاب قبر مسئلہ سے بناہ ما نگنا شروع کیا، تا کہ اس مسئلہ سے سب لوگ آگاہ ہو جائیں۔

## معترض کی نامجھی

دوسری بات کا جواب یہ ہے کہ حضرت عائشہ وہا ہنا نے حدیث مذکور میں کسی آتیت کا حوالہ نہیں دیا ہے، شاید' حق گو' صاحب کو وی کے لفظ سے دھوکا ہوا، اگراییا ہے تو یہ ان کی ناواقفیت ہے، بات سے کہ حق گوصا حب وی کو قرآن میں منحصر سیجھتے ہیں، حالانکہ ایبانہیں ہے۔
ہیں، حالانکہ ایبانہیں ہے۔

#### وحى غيرمتلوكي حقيقت

قرآن کے علاوہ بھی ایک وجی ہے جس کو وجی غیر تملو کہتے ہیں اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ آنخضرت مَنَّ اللّٰیْ اِیْ جو وجی آتی تھی، اس کی دو قسمیں تھیں ایک وہ جس کے معنی کے ساتھ الفاظ بھی منجانب اللّٰہ نازل ہوتے تھے اس کو حضور بعینہ انہی الفاظ میں لوگوں کو سناتے تھے اس کو قرآن اور کتاب اللّٰہ کہتے ہیں دوسری وہ جس کے صرف معنی نبی مَنَّ اللّٰیٰ اِیْمَ کے قلب میں القاء ہوتے تھے اور اس کو اپنے الفاظ میں حضور مَنَّ اللّٰهِ اِیْمَ اللّٰہ کے قلب میں القاء ہوتے تھے اور اس کو اپنے الفاظ میں حضور مَنَّ اللّٰهِ اِیْمَ اللّٰہ کہتے ہیں دوسری وہ جس کے صرف معنی نبی مَنَّ اللّٰهِ اِیْمَ کے قلب میں القاء ہوتے تھے اور اس کو اپنے الفاظ میں حضور مَنَّ اللّٰهِ اِیْمَ کے قلب میں القاء ہوئے سے اور اس کو اپنے الفاظ میں حضور مَنْ اللّٰہ اللّٰہ کہتے ہیں دوسری وہ جس کے صوبے میں القاء ہوئے کے اللّٰہ کہتے ہیں دوسری وہ جس کے صوبے میں القاء ہوئے کے اللّٰہ کہتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ اللّٰہ کرتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے اللّٰہ کہتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے اللّٰہ کہتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے اللّٰہ کرتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے اللّٰہ کرتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے اللّٰہ کہتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے ساتھ کے اللّٰہ کرتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے ساتھ کے اللّٰہ کے تھے اس کو ساتھ کے اللّٰہ کے تھے اس کو ساتھ کے اللّٰہ کرتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے ساتھ کے اللّٰہ کرتے ہیں دوسری وہ جس کے ساتھ کے

رَسَّائِلُ اعْظِیقَ <u>۱۱۳</u> بیان کرتے تھے،ای کو دحی غیر ملو کہتے ہیں۔

#### اس کا ثبوت قر آن مجیدے

اس کا ثبوت خود قر آن مجید میں موجود ہے۔ارشاد ہے۔

﴿إِنَّا اَنزَلْنَا اِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحُقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا اَرْٰىكَ اللّٰهُ ﴾

تَنْجَمَدُ:" (یعنی) ہم نے آپ پر کتاب نازل کی تا کہ آپ لوگوں کے درمیان اس چیز کے ذریعہ فیصلہ کریں جو اللہ آپ کو سوجھائے اور

اس آیت میں دو چیزوں کا ذکر ہے ایک'' کتاب'' وہ تو وحی مملوہ، دوسری وہ بات جوخدا تعالی این نبی کوسوجھائے اور سمجھائے، یعنی آپ کے قلب میں جوعلوم و تھم داسرارالقاءفرمائے، بیددی غیرمتلوہے۔

## ''حق گو'' کی عقلندی کانمونه

حضرت عائشہ ڈی ﷺ کی حدیث زیر بحث میں جس وی کا ذکر ہےوہ یہی وی غیر متلو ہے، لہذا اس کو قرآن میں تلاش کرنا''حق گو'' صاحب کی عقل مندی ہے''حق گو' صاحب کا اس ناواتفیت پر ہم کو براافسوس ہے، اگرانہوں نے سرسری نظر سے بھی قرآن پڑھا ہوتا ، توان کومعلوم ہوتا کہ دل میں کوئی بات ڈال دینے کے لئے لفظ وی کا اطلاق بکثرت قرآن مجید میں ہوا ہے ( (مثلًا) "وِاوحی ربك الى النحل ان اتخذى من الجبال بيوتا" يعنى بم في شهد كى كسى كول مل بي بات دالى كه بناتو بها زول مل محر الوحينا الى ام موسلى ان ارضعيه" الین ہم نے موی کی مال کے دل میں ڈالا کہتو اس کو دودھ پلا ( "يوحى بعضهم الى بعض زخرف القول غرورا. "يعنى ان كالبحض بعض كول میں ڈالٹا ہے ملمع بات فریب کاری کی رو سے کیا''حق گو'' صاحب ان آیوں میں وتی کا لفظ دیکھ کراس جبتی میں مصروف ہو جائیں گے کہ شہد کی تکھیوں پر کون ساقر آن نازل ہوا تھااور مادرمویٰ عَلیمِیَا پر کونی کتاب الہی نازل ہوئی تھی۔

# عذاب قبركا ثبوت قرآن مجيدس

تیسری بات کا جواب میہ کہ میہ آپ کی صرت غلط بیانی ہے، قر آن مجید میں عذاب قبر کے خلاف ایک لفظ بھی کہیں نہیں، بلکہ اس کے بر خلاف قر آن مجید کی متعدد آیات عذاب قبر کی مثبت ہیں مثلاً

- "وحاق بال فرعون سوء الْعَذَاب النَّار يَعْرِضُون عَلَيها عَدُوًّا وعشيًّا ويوم تقوم السَّاعة ادخلوا آل فرعون اشد العذاب" يعن آل فرعون بربر اعذاب الزل ہوگیا، وه آگ جس پروه می وشام پیش کے جاتے ہیں، اور جس دن قیامت بر پا ہوگا تو تھم ہوگا کہ آل فرعون کو تحت عذاب میں ڈالو، اس آیت میں آل فرعون کی ہلاکت کے بعداور قیامت سے پہلے ان کے عذاب دیئے جانے کا صراحة ذکر موجود ہے، اور عذاب قبر کا یہی مطلب ہے کہ موت کے بعداور قیامت سے پہلے جس کو برزخ کہتے ہیں مردول پر عذاب ہوتا ہے۔
- "ولو ترى اذ يتوفى الذين كفروا الملئكة يضربون وجوههم وادبارهم وذوقوا عذاب الحريق" (لينى) كاش تو ديكھ جب فرشت كافرول كى جان تكاليكہ الن كے چرول اور پيھول ، پر مارتے ہيں اور كہتے ہيں چھو جائے كامزاء اس آيت سے بلاكى تاويل كے واضى ہے كہ موت بى كے وقت سے كافروں كا عذاب شروع ہوجاتا ہے۔
- سب د بودی گئ پس آگ میں ڈالی گئ، یہ آیت با واز بلند پکار ہی ہے کہ نوح علیقا ا

کی قوم غرق آب ہوتے بی جالائے عذاب ہوگئ، حالانکہ قیامت ابھی تک نہیں آئی ہے، پیعذاب قبر معنی عذاب برزخ نہیں تو کیا ہے۔

# عذاب قبر کے خلاف قرآن میں ایک لفظ بھی نہیں

میہ تمن آیتیں نمونہ کے طور پر پیش کی گئی ہیں، اس مضمون کی اور بھی بہت ی آیتیں ہیں، اور ہمارا دعویٰ ہے کہ قرآن میں اس کے خلاف ایک حرف بھی نہیں ہے ''حق گو'' صاحب یاان کے اعوان وانصار میں جراُت ہوتو ایک بی آیت پیش کر کے اپنی صدافت کا ثبوت دیں۔

#### "حق گو" کابے ثبوت دعویٰ

چۇقى بات كا جواب يە ہے كە "حق كو" صاحب كا يە دعوى كى طرح قابل ساعت ولائق اعتبارنيىل ہے، جب كە انہول نے اپ اس دعوى بركه "يہودى مكر عذاب برزخ بين" كوئى شهادت علائے يهودى پيش نہيں كى اگر" حق كو" صاحب مل كي بھى صداقت ہوتو، عهد نوى مَنْ اللَّهِ اللَّهِ كے علائے يہود يا توريت كى شهادت سے عذاب برزخ كى فنى ثابت كريں۔

## «جق گو" کی نقل کرده دوسری حدیث

"حق گو صاحب نے عنوان بالا کے ثبوت میں دوسری صدیث یہ ذکری ہے:
"مروان نے اپ در بان رافع ہے کہا کہ ابن عباس کے پاس جا، اور
کہہ کہ اگر ہم میں سے ہراس آ دمی کوعذاب ہوجواپ کئے پرخوش ہوتا
ہے، اور چاہتا ہے کہ لوگ اس کی تعریف کریں، اس بات پر جواس نے
مہیں کی، تو ہم سب کوعذاب ہوگا ابن عباس نے کہا تم کواس آ بیت سے
کیا تعلق، پھر ابن عباس نے بیر آ بت پڑھی "وَاذْ اَخَذِ اللَّهُ میشاقَ

الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكَتَابَ لِتُبِينَهُ لَلْنَاسِ ولا تَكْتَمُونَه " پُراس آيت كو پُرُهَا "لا تحسبن الذين يفرحون بما اتوا" ابن عباس في كِهَا كرسول الله مَنْ يُؤَمِّ في الله كتاب سے كوئى بات پوچى انہوں في اس كو چھپایا، اور اس كے بدلے انہوں نے دوسرى بات بتائى اس مال مِس كرآپ كو يہ تجھا دیا كہم نے آپ كو وہ بات جو آپ نے پوچى ملى بتادى، اورا پي تحريف كواست كار ہوئے، اور اپنے كئے پرخوش ہوئے، تو الله تعالى نے انہيں كوفر مایا ہے، كرعذاب دے كا، اور (آيت ميں ويى) اہل كتاب مراد بيں۔ "

در حق گو کے مدعائے باطل سے حدیث فدکور کی بے تعلقی یہ حدیث دور کی ہے اللہ کا سے حدیث دور کی ہے تعلق ہے ہم کو تو سے حدیث دور کے بوت ہیں اس حدیث کو سخت جرت ہے کہ دول کے بوت ہیں اس حدیث کو پیش کر کے عقلاء کی مجلس ہیں اپنام صفحکہ کیوں کرایا، کیا کسی غیر فد ہب والے سے علمی فذا کرہ کرنا، کسی مسئلہ ہیں ان کا عقیدہ یا مسلک دریافت کرنا صرف اس لئے ہوتا ہے کہ اس کو معلوم کر کے بطور سرقہ وانتحال کے اپنا فد ہب وعقیدہ بنالیا جائے یا معاذ اللہ اس کو وی الی بنا کر پیش کر دیا جائے کی مدیث ہیں تو یہ بھی فدو زمیں ہے کہ آپ نے بیود سے کوئی مسئلہ بو چھا تھا بھر آپ نے سے کی کہ آپ نے ان سے کہ مسئلہ بو چھا ہوگا، یہ بھی تو ہوسکا ہے بلکہ اغلب بھی ہے کہ آپ نے ان سے بی مسئلہ بو چھا ہوگا، یہ بھی تو ہوسکا ہے بلکہ اغلب بھی ہے کہ آپ نے ان سے بی مسئلہ بو چھا ہوگا کہ میری پیشین گوئی تہاری کہ آبوں میں ہے یا نہیں، اور اس موال کا منشاء صرف ان کی صدافت کا امتحان کرنا تھا۔

حدیث مذکور میں مشرکین اور نصاری کارد

اور واقعدتو یہ ہے کہ اس حدیث سے مشرکین و نصاری کے اعترض مذکور کا

المتزوكيباليتزل

نہایت بلیغ رد ہوتا ہے تقریراس کی ہیہ کہ یہود سے آنخضرت مُلَّقَیْجُانے کوئی بات پوچھی، اور یہود نے سیجے جواب کے بجائے غلط جواب دیا، اس پراللہ تعالی نے یہود کے فعل کی فدمت فرمائی، اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ اگر آنخضرت مُلَّقِیْجُام معوث ومرسل من اللہ نہ ہوتے، بلکہ یہود ونصاری کی سی سنائی باتوں کو وی بنا کرپیش کرتے ہوتے، تو یہود کے اس غلط جواب کو بھی وی کی صورت میں پیش کر دیتے، حالا تکہ ایسا نہیں ہوا، بلکہ آپ نے اس کا غلط وخلاف واقع ہونا ظاہر فرمایا، لہذا معلوم ہوا کہ آپ کو یہود ونصاری کی باتوں پر قطعاً اعتاد نہیں تھا، اور نہ ان کی باتوں کو وی بنا کرپیش کرتے تھے بلکہ آپ کا اعتاد صرف وی الی پر تھا اور آپ کی تعلیمات کا مدار صرف وہ چربھی جس کو خدا آپ پر القاء کرتا تھا۔

# ''حق گو''اوراس کے ہم اعتقاد دوگونہ عذاب میں

پھر حق گو صاحب ہے ہم پوچھتے ہیں کہ آپ کے خیال میں تو حدیث کی اشاعت عباسیوں کے زمانہ میں ہوئی ہے (صفی ۱) لہذا مشرکین عہد نبوت کے الزام کی بنیاد حدیثوں پر تو ہوئییں سکتی، کوئی اور چیز ہوگی جس پراس الزام کی بنیاد مشرکین نے قائم کی ہوگی، مجھے اس بنیاد کی تعیین کی کوئی ضرورت نہیں ہے، وہ چاہے جو بنیاد بھی ہو، دو حال سے خالی نہیں ہے، ایک یہ کہ وہ بنیاد صحرت میں صدیثوں کا افکار محض جماقت ہوگا، اس کئے کہ حدیثیں اصل بنیاد الزام تو ہیں نہیں کہ ان کے انکار سے اصل بنیاد الزام تو ہیں نہیں مندی ہے کہ حدیثوں سے بھی ہاتھ دھو بیٹھے اور الزام بھی دفع نہ ہوا، اور اگر وہ بنیاد مندی ہے کہ حدیثوں سے بھی ہاتھ دھو بیٹھے اور الزام بھی دفع نہ ہوا، اور اگر وہ بنیاد مندی ہے کہ حدیثوں سے بھی ہاتھ دھو بیٹھے اور الزام بھی دفع نہ ہوا، اور اگر وہ بنیاد مندی ہے کہ حدیثوں سے بھی ہاتھ دھو بیٹھے اور الزام بھی دفع نہ ہوا، اور اگر وہ بنیاد مندی ہے کہ حدیثوں سے بھی ہاتھ دھو بیٹھے اور الزام بھی دفع نہ ہوا، اور اگر وہ بنیاد مندی ہو جائے سے جب بلکہ الزام کی درحقیقت کوئی بنیاد نہیں ہے) تو بھی انکار حدیث خالی از جمافت نہیں، اس کے کہ اصل بنیاد کا قلع قمع ہو جائے سے جب مشرکین کا دعویٰ بہاء امنثور ا ہو چکا تو اب تائید وشہادت کو معرض بحث قرار دینا اور مشرکین کا دعویٰ بہاء امنثور ا ہو چکا تو اب تائید وشہادت کو معرض بحث قرار دینا اور

نفرة الحديث المال اس كےرد د قبول كے در بے ہونا كھلى ہوئى بے عقلى ہے۔

# مخالفین کےاعتراضات کی بنیاد صرف بغض وعناد پرہے

حق گوصاحب دراصل عقل ہے ذرائم کام لیتے ہیں وہ بچھتے ہیں کہ خالفین سلام کے اعتراضات حدیثوں سے بیدا ہوتے ہیں حالانکہ میحش فریب ہے مخالفین اسلام کے اعترضات تو صرف عناد و بغض اور عدادت سے پیدا ہوتے ہیں اگر حدیثوں سے بیدا ہوتے تو اس زمانہ میں اعتراض کیوں بیدا ہوتا کیا آپ کوقر آ ن مجيد ميں بيآيات نہيں کميں۔

﴿ وقال الذين كفروا ان هذا الا افك افتراه واعانه عليه قومرُّ آخرون فَقَدُ جَاءُ واظلمًا وزُورًا وقالوا اساطير الاولين اكتتبها فهى تملى عَلَيْه بكرة واصيلا. ﴾

لینی کا فروں نے کہا کہ بیقر آن تو بس جموث ہے جس کو نی عربی نے بتالیا ہے، اور دوسروں نے اس افتراء میں ان کی مدد کی ہے (خدا کہتا ہے کہ) کافرول کا یہ سراسرظلم اور صرتے جھوٹ ہے کا فروں نے ریجی کہا کہ بیتو پہلوں کے افسانے ہیں جن كومحمد (مَنَّ يَخِيمُ) نِ لكوليا بي بن وه افسانے مج وشام ان پر الماء كئے جاتے ہيں (اوروهان كولكھتے رہتے ہیں)۔

د یکھے ان آیات میں اس زمانے کا اعتراض مذکور ہے جب بخیال''حق گو'' صاحب حدیثیں تھیں ہی نہیں۔

## ا نکار حدیث کے بعد بھی معترضین کا منہ بندنہیں ہوسکتا

ای سے "حق گو" صاحب کی ایک اور غلط کاری ظاہر ہوگئی وہ یہ کہ انہوں نے خالفین کے الزامات کورفع کرنے کے لئے انکار حدیث کی جوراہ تکالی ہے وہ بالکل غلط اور بے نتیجہ ہے اس لئے کہ حدیثوں کو بے اعتبار کرنے کے بعد بھی مخالفین کے رَسَّالُِّكُ اعْظِیِقَ 119 نفرة الحدیث اعتراضات بندنہیں ہو سکتے آخر جب مدیثیں نہیں تھیں تو مخالفین نے اعتراضات کس طرح کئے ای طرح حدیثوں کے انکار کے بعد کرتے رہیں گے۔

#### حدیث مذکورکوغلط کہنے کی دوسری وجہ اوراس کا جواب

''حق گو''صاحب نے اس حدیث کے غلط ہونے کی دوسری وجہ بیکھی ہے کہ اس کے مخالف ایک دوسری روایت بھی آئی ہے، حالاتکہ کوئی روایت مذکورہ بالا حدیث کی مخالفت میں وار دنہیں ہوئی، حضرت ابوسعید خدری ڈٹاٹٹؤ کی روایت سے

#### ﴿ لا تحسَبَنَّ الذين يَفْرَحُون الآية. ﴾

کا ایک دوسرا شان نزول جومروی ہےوہ نہ کورہ بالا شان نزول کے مخالف نہیں ے، بلکہ صورت یہ ہوئی ہے کہ دونوں واقع کے بعد دیگرے اتفاق سے پیش آئے، اور چونکہ دونوں واقعوں میں اپنے بے جاتحریف کی خواہش منافقین ویہود نے ظاہر کی تھی،اس لئے آیت دونوں پر برابر چیاں تھی، پس جب آیت کا تعلق دونوں واقعول سے تھا، تو اگر ایک صحابی نے یہود کے واقعہ کو اور دوسرے نے منافقین کے قصہ کوشان نزول آیت قرار دیا تواس میں کوئی تعارض وتصادم اور تخالف نہیں ہے۔

#### تيسري وجهاوراس كي تغليط

"حق گو"صاحب نے اس مدیث کے غلط ہونے کی تیسری وجہ یہ بیان کی ہے

''ابن عباس آنخضرت مَنَّ اليَّيْ كے زمانہ میں بالكل كمن بجے تھے لہذا مروان ان سے بدکیسے دریافت کرسکتا ہے کہ انہوں نے آنخضرت مَالَّیْجَا ساس آیت کے بارے میں کیا ساہے۔"

"حق گوصاحب کی بہتیری وجدان کے مبلغ علم کی صاف بردہ دری کررہی

ہے، اولاً حضرت ابن عباس بڑھ جا نہوی میں بالکل کمن ہے نہ تھے، بلکہ حضرت ابن عباس بڑھ جا کہ وہ عہد نبوی میں بالکل کمن ہے نہ تھے، بلکہ حضرت ابن عباس بڑھ جا کہ وہ وہ اس نبوی میں گھی جا میں قریب بہ بلوغ تھے۔ اور مورخین نے تصریح کی ہے کہ وہ وفات نبوی میں گھی جا کہ وقت ۱۱ سال کے تھے ہی میں گھی آئے کے ارشادات سننے اور سمجھنے کے لئے یہ بہت کانی س ہے بالحضوص شریف گھر انوں اور عمدہ تربیت کے لڑ کے تو اس س میں بہت ذبین و ہوشیار ہوجاتے ہیں، گھر انوں اور عمدہ تربیت کے لڑ کے تو اس س میں بہت ذبین و ہوشیار ہوجاتے ہیں، لبندا ابن عباس بڑھ جا کا آنحضرت میں تھی ہے کہ اے ترجمان سے سنانہ مستبعد ہے نہ کی تعجب، ٹانیاروایت میں یہ ذکر بھی نہیں ہے کہ اے رافع! ابن عباس رافع! ابن عباس کے بارے میں کیا سا ہے۔ روایت میں تو صرف اتنا ہے کہ اے رافع! ابن عباس (خاتی اس کے بارے میں کیا سا ہے۔ روایت میں تو صرف اتنا ہے کہ اے رافع! ابن عباس (خاتی کہا) ہوں جا کر ہمارا یہ اشکال پیش کر دے، معلوم ہوتا ہے کہ '' حق گو' صاحب اینا کھا ہوا بھی نہیں سمجھتے۔

پھرحق گوصاحب نے ابن عباس ڈھٹٹنا کو بالکل کم من ثابت کرنے کے لئے پیہ کھھا کہ:

''ان کو آنخضرت (مَنَّ الَّيْمِ ) نے اس وقت جب کہ وہ لڑکوں کے ساتھ کھیل رہے تھے، معاویہ کے پاس بھیجا، اور معاویہ فتح مکہ کے بعد مسلمانوں میں شامل ہوئے، الہذامعلوم ہوا کہ وہ فتح مکہ تک بالکل بچ تھے۔''

لیکن''حق گو' صاحب کی بیرساری قیاس آ رائیاں غلط ہیں،حضرت ابن عباس ڈٹھٹنا فتح مکہ کے سال گیارہ برس کے تھے، اور حضرت معاویہ ڈٹاٹیئا ہے شک فتح کے بعد مسلمانوں میں شامل ہوئے،لیکن جس روایت میں ان کے بلانے کا ذکر ہے،اس میں بیرتصرت نہیں ہے کہ آنخضرت مَاٹیٹیٹانے ان کومسلمان ہونے کے بعد بلایا، اور

له بخاری: ۷۱/۱

جب یہ تصریح نہیں ہے تو ہوسکتا ہے کہ قبل اسلام آنخضرت مُثَاثِیَا نے ان کو بلایا ہو، اور اس وقت حضرت ابن عباس ڈاٹنٹھا ایسے کمسن ہوں کہ بچوں کے ساتھ ساتھ کھیلتے رہے ہوں،''حق گو''صاحب بتائیں کہ انہوں نے کس دلیل سے حضرت معاویہ ڈاٹنٹۂ کے بلانے کے واقعہ کو فتح کمہ کے بعد مانا ہے۔

## ''حق گو'' کی تاریخ سے افسوسناک بے خبری

''حق گو' صاحب نے اس بحث میں اپنی بے نظیر'' تاریخ دانی'' کا ثبوت بھی دیا ہے، فرماتے ہیں کہ:

''آ تخضرت مَلَاثِیَا نے حضرت میمونہ سے فتح مکہ کے بعد نکاح کیا ہے۔''

حالانکہ اب تک سارے موزخین ومحدثین یہی جانتے تھے کہ حضرت میمونہ ڈگا تھا سے کے چے میں عمرة القصاء کے سفر میں نکاح ہوا ہے۔

''حق گو''صاحب كاايك اورلطيفه بھى ملاحظه ہو، لکھتے ہيں:

''راوی نے ابن عباس کو جو بدنام کیا، اس کی اور کوئی وجہ نہیں ہوسکتی بجر اس کے کہ حدیث کی اشاعت عباسیوں کے عہد میں ہوئی اور ابن عباس کانام اپنے ساتھ بہت می دنیوی برکات اپنے ساتھ لئے ہوئے تھا۔''

لیکن''حق گو' صاحب نے اس کی کوئی توجیہ نہ کی کہراوی نے عباسیوں کے دیمن مروان اموی کا نام لیا، آخر مروان نام پر عباسیوں سے کس نفع کی تو قع تھی ، اور ''حق گو' صاحب نے اس کا بھی کچھ لحاظ نہ کیا کہ وہ خود (صفحہ ۲۳) میں لکھتے ہیں کہ ابن شہاب زہری نے بھی حدیث کی ایک کتاب کھی ہے اور ابن شہاب کا زمانہ عباسیوں سے پہلے ہے پھران کا بیفر مانا کیونکر صحح ہوسکتا ہے کہ عباسیوں کے عہد میں عباسیوں کے عہد میں

له بخارى: ۲۱۱/۲ بروايت ابن اسحق، وزرقاني: ۲۵۲/۲، ۲۰۰/۳، زاد المعاد: ۲۵۷/۶

حدیث کی اشاعت ہوئی۔

حق گوصاحب نے دوسراعنوان بول قائم کیا ہے:

آ تخضرت مَنَّا لِيُنِمُ كَي خواہشات نفسانی كے لئے خدا دحی اتارا كرتا ہے اور اس كِ ثبوت ميں بيرحديث ذكر كى ہے۔

"حضرت عائشہ کہتی ہیں کہ بیعورت شرم نہیں کرتی ہے جواپے تنین بخش دیتی ہے، آنخضرت پر یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے یہ آیت اتاری "ترجی من تشاء منهن النے" تب میں نے کہا آپ کا رب آپ کی خواہشات نفسانی کے مطابق (وحی اتار نے میں) جلدی کرتا ہے۔' اوراس کے بعد لکھا ہے کہ:

" یہ کسی زندیق کا قول ہے جو بیک وقت آنخضرت مَنَّ اللَّیْمَ ہی پرنہیں بلکہ خدائے قد وس پر بھی حملے کر رہا ہے، قرآن میں بیآ بیت آپ کی منکوحہ بیویوں کے بارے میں ہے، سیرة حلبی والے نے غالبًا اسی روایت سے متاثر ہوکر یہ کہد یا، کہ آپ پر بلاشرط نکاح عورتیں حلال کی گئے تھیں۔''

#### ہویٰ کے معنی

''حق گو' صاحب میں بڑا عیب بیہ ہے کہ احادیث کی خود اپنے جی سے ایک غلط تشریح کرتے ہیں پھر اسی تشریح کی بنیاد پر حدیثوں کو بدنام کرنے کی کوشش کرتے ہیں، حدیث مذکورہ بالا میں ایک لفظ ''ھوی'' کا واقع ہے، اس کا ترجمہ''حق گو' صاحب نے خواہشات نفسانی کر کے ایک بے مودہ الزام قائم کر دیا، حالانکہ صحیح مقہوم بیہ ہوی کا رضا اور پہند ہے، اور اس فقرہ کا صحیح مقہوم بیہ کہ آنخضرت مَا اللّٰهِ کی مرغوب و پہندیدہ چیز کی اجازت دینے میں اللّٰہ تعالیٰ دینہیں کرتا، اور یہ مفہوم خود

له جیما کهخودراوی حدیث نے ہوی کی تغییر رضا ہے کر دی ہے۔منداحمد

قرآن کریم سے ٹابت ہے "ولسوف یعطیك ربك فترضى "يعنى"البت بہت جلد اللہ تعالیٰ آپ کو دے گا (جو آپ جا ہیں گے) لیں آپ خوش اور راضی ہو جائیں گے۔' دیکھئے ہے آیت صاف بتاری ہے کہ خدا آپ کے مرغوبات آپ کو ضرور عطا کرےگا، اور آپ کی خوشی ضرور بوری کرےگا، اور اسی مضمون کو صدیث میں بھی بیان کیا گیا ہے، اب اگر "حق گو" صاحب بیکیس کہ ہوی کا محج ترجمہ خواہشات تفسانی بی ہے تو میں کیوں گا کہ اس مقام پر ہوی کا بیتر جمہ کرنا انتہائی بدیختی زندیقیت اور مثمنی واہانت رسول الله مَنْ اللَّهِ الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عِهِ الرُّ حَنْ كُو "صاحب كے دل ميں مرتبه رسالت کی عظمت اور انبیاء کی معصومیت و نز اہت کا احساس ہوتا، تو وہ ہرگز اس کی جرأت نه کرتے کہ اپنے جیے گناہوں میں ملوث انسانوں پر انبیاء کو قیاس کر کے ان کے لئے نفسانی خواہشات ٹابت کرتے، ہم یہ مان سکے بیں کہ لغت میں ہوی کے معنی مطلق خواہش کے ہیں الیکن اس کے ساتھ تضانی کا اضافہ غلط ہے اور خواہش کا نفسانی ہونا ہوی کے مفہوم کا جر ونہیں ہے، البندا اگر کسی مقام میں محل وقوع کی مناسبت سے ہوی کے معنی خواہش نفسانی کر دیا گیا ہوتو اس سے بدلاز م نہیں آتا کہ جہاں اس کا موقع نہ ہو وہاں بھی مہی ترجمہ کر دیا جائے ''حق گو'' صاحب کو یہ سوچتا حائة تماكه بيان موى كالقظ رسول الشَّر مَلَي اللَّهِ مَلَى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلَّ اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلْ اللّ خواہشوں سے منزہ ومعصوم ہوتا ہے لہندااس لقط کا ترجمہ نفسانی خواہش کرتا صرف غلط يى نييس بلك رسول الله مَن اللهُ مَن عصمت يرحمله بهى موكا، كيا " حتى كو" صاحب نييس جانتے کہ مراور خداع کے الفاظ ہمارے محاورہ میں کیسے مکروہ معنی میں بولے جاتے ہیں، اور ان دونوں کو کفار و متافقین کی مذمت کے سلسلہ میں قر آن نے استعمال کیا ہے پھران بی الفاظ کا اطلاق قرآن میں خدا کے لئے بھی ہوا ہے۔ تو کیا''حق گو'' صاحب یہاں بھی ان الفاظ کا وہی ترجہ کریں گے جو کقار ومتافقین کے ذکر میں کیا جاتا ہے" حق گؤ" صاحب كومعلوم ہونا جائے كہ ہوى كا لفظ عربى لٹر يجر مس محبوب وكروك بيلاكر إ

ومرغوب شے کے لئے برابر بولا جاتا ہے ایک شاعر کہتا ہے

هواى مع الركب اليمانين مصعد جنيب و جشماني بمكة موثق

(میرامحبوب یمنی قافلہ کے ساتھ چلا جارہا ہے اور میراجسم مکہ میں مقید واسیر ہے)۔

اب میں چاہتا ہوں کہ حدیث نہ کورہ اور اس میں جس آیت کی طرف اشارہ ہے، اس کی بھی مختصری تشریح کر دوں تا کہ'' حق گو'' صاحب کی غلط قبنی اور ابلہ فریبی اچھی طرح کھل جائے۔

#### حدیث زیر بحث اور آیت مذکوره کی تشریح

صدیث وسیر کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض عور تیں زوجیت رسول مَنَ اللّٰہِ کَا شرف عاصل کرنے کے لئے بغیراس کے کہ آنخضرت مَنَا اللّٰہُ کی طرف سے اس کی کوئی تحریک یا خواہش کا اظہار ہو، خدمت اقدس میں عاضر ہوکر عرض کرتی تھیں کہ "وھبت نفسی لک یا رسول اللّٰہ "(میں نے اپنتین آپ کے لئے بخش دیا) عورتوں کی اس بات پر حضرت عائشہ ڈٹائٹا کو محض فطری حیا وغیرت کی بناپر تعجب ہوا کہ ایک عورت فطرہ خواہش زوجیت کے اظہار میں بے باک نہیں ہوا کرتی گھر ان عورتوں کو کیسے ہمت ہوتی ہے۔ کیا ان کوشر نہیں گئی حضرت عائشہ ڈٹائٹا برابر اس پر متعجب رہا کرتی تھیں یہاں تک کہ اللہ تعالی نے سورہ احزاب کی ایک آیت میں ارشا وفر مایا کہ جوعورت اپنیش کو نئی کے لئے ہیہ کردے، اس کو بھی ہم نے نبی میں ارشا وفر مایا کہ جوعورت اپنیش کو رکھنا چا ہے، تو حضرت عائشہ صدیقہ ڈٹائٹا کا تنجب عب از بہ وں از انہوں نے بجھو لیا کہ آگر یہ چیز شرعا قابل حیا وشرم ہوتی تو اللہ تعالی ان عورتوں کو نبی کے لئے حلال کی فرمت کرتا، بھر ای عورتوں کو نبی کے لئے حلال کی فرمت کرتا، بھر ای عورتوں کو نبی کے لئے حلال کی فرمت کرتا، بھر ای عورتوں کو نبی کے لئے حلال کی فرمت کرتا، بھر ای عورتوں کو نبی کے لئے حلال کی فرمت کرتا، بھر ای عورتوں کو نبی کے لئے حلال کی فرمت کرتا، بھر ای عورتوں کو نبی کے لئے حلال کی فرمت کرتا، بھر ای عورتوں کو نبی کے لئے حلال کرنے کے بجائے ان کے فعل کی فدمت کرتا، بھر ای عورتوں کو نبی کے لئے حلال کرنے کے بجائے ان کے فعل کی فدمت کرتا، بھر ای

﴿ (مَرْزَعُرِيبَالْشِيرُخِ) ■

آیت میں اللہ تعالی نے اپ نبی مَلَّ اِیْنَ کو اختیار بھی عطافر مایا، کہ آپ اپنی بیبوں
میں سے جن کو چاہیں چھوڑ دیں یا ان کے لئے باری مقرر نہ کریں، اور جن کو چاہیں
اپ سے ملا لیس، آپ کی جو مرضی ہو کریں، اس پر حضرت عائشہ فڑا ہنانے نے رمایا کہ
میں دیکھتی ہوں کہ خدا تعالی آپ کی جو مرضی ہوتی ہے اس کے پورا کرنے میں دیر
نہیں کرتا، ایک اس کود کھئے کہ ساری بی ہوں کور کھنے یا ان سب کے لئے باری مقرر
کرنے کو ضروری قرار دیا جاتا تو ممکن تھا کہ حضور مُلَّ اِیْنِ کو کی قتم کی کوئی تکلیف یا
طبیعت پر گرانی ہوتی اس لئے اس معاملہ میں پوراپورااختیار آپ کو دے دیا کہ آپ کی
جوختی ہو کیجئے، حدیث نہ کور کی سیدھی اور صاف تشری کے بھی کہ جس کو '' حق گو''
صاحب اپنی حدیث دیمنی کی وجہ سے نہ بچھ سکے، اور خواہ مخواہ راوی حدیث پر برس
صاحب اپنی حدیث دیمنی کی وجہ سے نہ بچھ سکے، اور خواہ مخواہ راوی حدیث پر برس

﴿ يَا يَهُا النَّبِيُّ إِنَّا اَحُلَلْنَا لَكَ اَزْوَاجَكَ النِّيِّ النَّيْتَ اُجُوْرَهُنَّ وَمَا مَلَكَتُ يَمِينُكَ مِمَّا اَفَاءَ اللهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَمِّكَ وَبَنْتِ عَمِّكَ وَبَنْتِ عَمِّكَ وَبَنْتِ خَلْتِكَ النِّي هَاجَرُنَ مَعَكَ نَوْمُواَةً مُّوْمِنَةً إِنْ وَهَبَتُ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ اَرَادَ النَّبِيُّ اَنْ يَسْتَنُكِحَهَا فَ خَالِصَةً لَّكَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ \* قَدْ عَلِمْنَا مَا يَسْتَنُكِحَهَا فَ خَالِصَةً لَّكَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ \* قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي اَزُواجِهِمْ وَمَا مَلَكَتُ اَيْمَانُهُمْ لِكَيلًا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي اَزُواجِهِمْ وَمَا مَلَكَتُ اَيْمَانُهُمْ لِكَيلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ \* وكَانَ الله عَفُورًا رَّحِيمًا ۞ تُرْجِى مَن يَشَاءُ \* وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنُ عَرَبُهُنَّ وَمُنَ ابْتَعَيْتَ مِمَّنُ عَرَبُ الْبَعْغَيْتَ مِمَّنُ عَرَبُوا فَعَلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ \* وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنُ عَرَالَ اللهُ عَلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ \* وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنُ عَرَبُولِكُ عَنْ تَشَاءُ \* وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنُ عَرَبُ الْنَالَةُ وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنُ عَلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ \* وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنُ عَلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ \* وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنَ عَلَيْكَ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مَنْ تَشَاءُ \* وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنُ اللّهُ عَلَيْكَ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ \* وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مَعْمُ الْعَلْقُولُكُ مِنْ عَلَيْكَ عَلَى الْعَلْمُ الْعَلَى مَنْ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَى الْمُعْمِلِي الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى عَلَيْكُ مُ الْمَلْكِولِهِ الْعَلَى الْعَلْمُ الْعَلَهُ الْكُولُولُ الْعَلَاكُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالُهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْكُ الْعَلَى الْعَلَيْكُ مَنْ الْعَلَيْكُ الْعُلَى الْعَلَيْكُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلَالَالَهُ الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْعَلَيْكُوا الْعَلَيْكُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى

تَوَجَمَدَ: ''لین اے نی (مَلَّقَمُ ) ہم نے آپ کے لئے یہ بیبیاں جن کو آپ ان کے میردے چکے ہیں طلال کی ہیں اور وہ عور تیں بھی جو آپ کی

له احزاب: آیهٔ ۱٬۵۰

مملوکہ ہیں جواللہ تعالی نے آپ کوغنیمت میں دلوا دی ہیں اور آپ کے ہملوکہ ہیں جواللہ تعالی نے آپ کو پھر ی بٹیاں، اور آپ کے ہاموں کی بٹیاں، اور آپ کے ہاموں کی بٹیاں، اور آپ کے ہاموں کی بٹیاں، اور آپ کے ہاتھ ججرت کی ہو، اور اس مسلمان عورت کو بھی جو اپ تشکی بیٹیر کے لئے بخش دے بخر دے بشرطیکہ اس کو نکاح میں لاتا چاہیں بیرآپ کے لئے خصوص ہے، نہ اور مومنوں کے لئے دوسر سے کچھا حکام ہیں) مام کو وہ احکام معلوم ہیں جو ہم نے ان پر ان کی بیروں اور لوٹھ یوں کے ہار سے میں مقرر کے ہیں، اور ہم نے نہ کورہ بالا تھم کو صرف آپ کے لئے ہار سے میں مقرر کے ہیں، اور ہم نے نہ کورہ بالا تھم کو صرف آپ کے لئے ہار سے میں مقرر کے ہیں، اور ہم نے نہ کورہ بالا تھم کو صرف آپ کے لئے ہار سے میں مقرر کے ہیں، اور ہم کی تنگی نہ ہو، اور اللہ تعالی غفور رحیم اور جس کو چاہیں آپ سے دور رکھیں اور جس کو چاہیں آپ سے دور رکھیا تھا ان میں سے بھر جس کو چاہیں آپ نے زد کے کہ لیس، اور جن کو دور رکھا تھا ان میں سے بھر کسی کو طلب کریں تب بھی آپ پر کوئی گناہ نہیں ہے۔'

اس آیت میں صراحة فرکورے کہ کوئی عورت خودا نی ذات کوآ تخفرت میں آئے لئے ہیہ کردے تو وہ عورت بھی آپ کے لئے حلال ہے بشرطیکہ آپ اس کوا پ نکاح میں اور یہ بھی تصریح ہے کہ یہ صورت آپ کے ساتھ تخصوص ہے، ایس لان عابی ، اور یہ بھی تصریح ہے کہ یہ صورت آپ کے ساتھ تخصوص ہے، کی لازی طور پر آیت کے اس بڑ کا بھی مطلب ہوگا کہ کوئی عورت خود کو بلا مہر و بلا عوض رسول اللہ سَلَّمَ اللهُ الل

ایک "و هبت نفسها" جس کا صاف مطلب بیہ ہے کہ اپنے نفس کو بلا عوض آ تخضرت مَنَّا اَلَیْمُ کے لئے بخش دے، اس لئے کہ ہر شخص جانتا ہے کہ ہبہ مفت دینے اور بخشنے کو کہتے ہیں۔ دوسرے "خالصة لك من دون المؤمنین" یعنی بیہ صورت خالص طور پر آپ کے لئے مشروع ہے، اور مسلمانوں کے لئے نہیں، لہذا جو مطلب بیان کیا جائے وہ ایسا ہو کہ دوسرے مسلمانوں کے لئے وہ جائز نہ ہو۔

پھر آیت میں یہ نضر کے بھی موجود ہے، کہ یہ صورت نبی مَنْ اللّیْنِ اللہ کے لئے خاص اس لئے کی گئی تا کہ آپ کو کسی قتم کی تنگی نہ ہواس سے صاف ظاہر ہے کہ اس حکم کی مشروعیت آنخضرت مَنْ اللّٰیٰ اِسے تنگی دفع کرنے کے لئے اور اس لئے ہے کہ آپ رنجیدہ نہ ہوں بلکہ آپ خوش رہیں اب انصاف سے بتائیں کہ حدیث مذکور میں قرآن مجید سے زائد بات کیا بیان کی گئی ہے۔

اس کے بعد میں آپ کو بتا دیتا چاہتا ہوں، کہ اس آ بت میں جو اختیارات آ نخضرت مَلَّا ﷺ کو عطا فرمائے گئے ہیں، ان کی نسبت قرآن مجید کی مدد سے کوئی فائدہ اٹھایا یا نہیں، ہاں حدیث بتاتی ہے شخص نہیں بتا سکتا کہ آپ نے مذکورہ بالاقتم کی کسی عورت کو اپنی زوجیت میں قبول نہیں فرمایا۔ اسی طرح آ تخضرت مَلَّا ﷺ نے مذکورہ بالاقتم کی کسی عورت کو اپنی زوجیت میں قبول نہیں کیا، فرمایا۔ اسی طرح آ تخضرت مَلَّا ﷺ نے از واج مطہرات میں سے کسی کو علیحدہ نہیں کیا، ذکسی کی باری بندکی نہیں کی باری کم کی یا زیادہ کی، خالص مساوات کے اصول پر شب کی باری سے معلوم ہوتا ہے کہ خودرسول اللہ مَلَّا ﷺ کو بیہ اختیارات حاصل ہونے اختیارات حاصل ہونے کے بعدان سے فائدہ نہ اٹھائے ، اور بہیں سے یہ بھی ثابت ہو گیا کہ حدیث مذکور میں ہوی کا ترجمہ خواہشات نفسانی کرنا خلاف واقع ہونے کے علاوہ سخت بدباطنی میں ہوی کا ترجمہ خواہشات نفسانی کرنا خلاف واقع ہونے کے علاوہ سخت بدباطنی

له فتح الباري: ۳۷۲/۸ بروایت ابن عباس

*گه* فتح الباری بروایت زهری و قتاده: ۳۷۳/۸

اور خبث طینت کی دلیل ہے اس لئے کہ یہاں تو حضور علیہ الصلاۃ والسلام کو کوئی خواہش تھی ہی نہیں۔

# صاحب سيرة حلبى برافتراء

چلتے چلتے "حق گو" صاحب سیرة حلبی پر بھی ایک افتراء کر گئے سیرة حلبی میں آخرے میں ایک افتراء کر گئے سیرة حلبی میں آخضرت مَا اللّیْمُ کی خصوصیات میں بلا نکاح عورتوں کا حلال ہونا کہیں بھی مذکور نہیں ہے، ہاں بلفظ ہبہ نکاح کا منعقد ہونا اور مہر کا واجب الا داء نہ ہونا البتہ خصوصیات رسول اللّه مَا ال

# آنخضرت مَالِيَّا الْمُسْحُور كَيْحَ جاتِ ہيں

اوراس کے ثبوت میں آنخضرت مُلَّاتِیَّا کے محور ہونے کا واقعہ صحاح سے قل کیا ہے لیکن اس سے پہلے آپ نے ایک تمہید لکھی ہے جس میں اپنی قرآن دانی کے لئے ایسے موتی لٹائے ہیں جن سے اپنے ناظرین کے جیب و دامن کومحروم رکھنا میں پند نہیں کرتا، فرماتے ہیں:

''قرآن شریف کی سب سے آخر میں جو سورتیں ہیں، اور جوان سے ما قابل ہیں، وہ بالکل تاریخی ترتیب سے لگی ہوئی ہیں (گرتر تیب الٹی ہے) اوّل بہت چھوٹی مچھوٹی مختصر سورتیں ہیں، جیسے مبتدی کو پہلے حجھوٹے چھوٹے چھوٹے چھوٹے کھرطولانی عبارتیں سکھائی جاتی ہیں، خدائے تعالیٰ نے اس اصول فطرت کی بنا پراپنے برگزیدہ نبی پروجی نازل کی ہے اب دیکھو ان سورتوں کے معنی سے کیا صورت پیدا ہوتی ہے۔

ایک جویائے حق تنہا ہے آب ودانہ (جس کی یادگار میں ہم ہرسال ان دنوں میں روزہ رکھتے ہیں) عار حرامیں بیٹھا کا ئنات کے وجود اور

راز فطرت کے سمجھنے کے لئے مراقبہ کررہا ہے تاریکی وسناٹے میں ایک ایک قسم کا خوف دل میں سا جاتا ہے، کہ وحی کی آ واز آتی ہے "قل اعوذ برب الفلق" كم "قل اعوذ برب الناس"آ تخضرت كا قلب اس ہے مطمئن ہوتا ہے، اور یکسوئی حاصل ہوتی ہےتو ''قل ھو الله احد" کی آیت اس راز کا انکشاف کرتی ہے جس کے لئے وہ يريثان وسر كردان تها آب كمر بسة موكرا تحت مى اينى قوم كودعوت دية ہیں، بوڑھا بدبخت جیا آپ کا مٰداق اڑا تا ہے، آپ دل گرفتہ ہو کر پھر غار حرا کارخ کرتے ہیں، وحی اللی آپ کوتسکین دیتی ہے "تبت یدا ابی لهب الایة" آیقوی دل ہوکر پھرقوم کے پاس آتے ہیں،اور فرمان الهي كو"قل يا ايها الكافرون"كالفاظ مين سنات بين، اور ان سے ترک موالات کا اعلان کرتے ہیں کفار کی طرف سے آپ کو ایذائیں دی جاتی ہیں آپ پھر بے دل ہوتے ہیں، وی آپ کو آئندہ فتوحات كانقشه وكهلاتي بي"اذا جاء نصر الله والفتح الخ. "''

#### ''حق گو'کےشاعرانہ تخیلات

''حق گو''کے ان عجیب وغریب تخیلات کی داد دیئے بغیر ہم نہیں رہ سکتے تھے، اگر کاش انہوں نے ریکھی بتادیا ہوتا کہ ان کے ان تخیلات کا ماخذ کیا ہے، اور ان کے لئے وہ کون سا ثبوت اینے یاس رکھتے ہیں۔

اگرحق گو کے پاس کوئی ثبوت و ماخذ نہیں ہے، صرف ان کے تخیلات ہیں تو وہ بتائیں کہ ان کے تخیلات میں کون سا سرخاب کا پر لگا ہوا ہے کہ مسلمان اس کو قبول کریں اور جولوگ علم وعقل، فہم و ذکاوت، دین و دیانت میں''حق گو''سے بدر جہا بہتر و برتر ہوں ان کے تخیلات رد کر دیں، اور اگر''حق گو''اپنی باتوں کا کوئی ثبوت رکھتے ہوں، تو میرےان سوالات کا جواب جلداز جلد شائع کر دیں۔

#### قاہرسوالات

- آپ کے پاس اس کا کیا جوت ہے کہ قرآن کی آخری سورتوں کی ترتیب بشرطیکہ موجودہ ترتیب کوالٹ دیا جائے بالکل تاریخی ہے، کیا آپ کسی تاریخ ہی سے یہ ثابت کر سکتے ہیں کہ قرآن کی سب سے آخری سورتیں سب سے پہلے نازل ہوئیں؟
- آپ کے پاس اس کا کیا ثبوت ہے کہ آنخضرت مَنْ النَّیْنِ عار حرامیں ہے آب و
   دانہ مراقبہ کیا کرتے تھے۔
- تاریکی اور سناٹے کی وجہ سے آنخضرت مَنَّ النَّامِ پرخوف طاری ہونا اور اس کی وجہ سے "قُلْ اَعُوْدُ بِرَبِّ النَّاس" کے نازل ہونے کا وکر آن میں کہیں ہے، یا کسی تاریخ میں یا محض آپ کا قیاس ہے؟
  - 🕜 آپ نے (صفحہ ۲۸) میں لکھاہے کہ:

"قرآن کوالٹ کرتیسوال پارہ پہلا پارہ کردوالیا کہ آخری سورہ شروع میں پڑھی جائے اوراس کے بعداس کے ماقبل کی سورتیں، تو تم کومعلوم ہوگا کہ اٹھائیسویں پارے تک قرآن کی جوتر تیب کا تبان وحی نے لگائی ہوہ بالکل تاریخی ہے۔"

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ سب سے پہلے جوسورت نازل ہوئی ہے"قل اعوذ برب الناس" ہے، اس لئے کہ موجودہ ترتیب میں سب سے آخری سورہ وہی ہے لیکن (صفحہ ۵) کی عبارت جواو پرنقل کی گئی ہے، اس میں آپ نے تصریح کی ہے کہ پہلے "قُلْ اَعُوْذُ بِرَبِّ الفلق" نازل ہوئی پھر"قل اعوذ برب الناس" اس سے صاف ظاہر ہے کہ آپ کو قرآن کریم سے کتنا تعلق ہے؟ معلوم ہوتا ہے کہ آپ

المَ وَرَكُونِ بَالْمِيرَ لِهَا

قرآن پاک اٹھا کر بھی دیکھتے بھی نہیں، اگر کسی بچے سے بھی پوچھ لیتے، تو وہ بھی آب كو بتاتا كة قرآن كريم كى سب سة آخرى سورة "قل اعوذ برب الناس" ے اگر آپ کہیں کہ میں جانتا ہوں کہ "قل اعوذ برب الناس" آخری سورہ ہے لیکن نزول میں وہ دوسرے نمبر میں ہے، لہذا عبارت (صفحہ۵) بالکل صحیح ہے تو بتا یے کہ (صفحہ ۲۸) والی عبارت کی کیا تاویل ہے۔

 ان دونو ل سورتول كے نزول سے آنخضرت مَا اللہ اللہ كامطمئن ہونا" قُلْ هُوَ اللّٰه" كے نزول كے بعد قوم كو دعوت دينا، بوڑھے بد بخت چيا كا نداق اڑانا، ابولهب كاعم رسول (مَنْ النِّيمُ ) مونا، اورآب كا دل كرفته موكر غار حرا كا دوباره رخ كرنا وغیرہ، قرآن کریم کی تفسیر بالرائے کے ساتھ آپ کو بیا ختیار بھی ملاہے، کہاپی عقل و قیاس سے واقعات بھی گھر لیں؟

 کیا آپ کے قرآن میں "قل یا ایھا الکافرون" سے پہلے "اذا جاء" کی سوره ہے، اگرنہیں تو ترتیب الٹنے میں "قل یا ایھا الکافرون" پہلے اور "اذا جاء" پیچھے کیسے ہوگئ۔" حق گو' صاحب، اپنا کام کیجئے ان مباحث میں پڑ کر اپنی قرآن دانی کو کیوں رسوا کرتے ہیں۔

ط سوال نمبر ۳،۲،۱ وغیره کا جواب یا تو قرآن سے دیجے، یا کم از کم تاریخ سے کیکن تاریخ ہے جواب دینے کی صورت میں بیہ بتانا ہوگا کہ جب تاریخ و حدیث دونوں کا مدار روایت و نقل پر ہے، تو تاریخ معتبر اور حدیث نامعتبر کیوں ہوگئ، حالانکہ حدیث کی روای حثیت تاریخ سے بہت زیادہ مشحکم اور کھوس ہے۔

# تاریخی واقعات قیاس سے ثابت نہیں ہو سکتے

مجھے ریےرت ہے کہ ' حق گو' صاحب باای ہمدادعائے ہمددانی اب تک ریہ نہیں جانتے کہ تاریخ قیاس کی دسرس سے باہر ہے، تاریخی واقعات یا کسی کے حالات زندگی محض قیاس سے بیان نہیں کئے جاسکتے، بلکہ اس کے لئے ضرورت ہے،
کہ اس شخص کا زبانی یا تحریری بیان بلا واسطہ یا بواسط نقل در نقل پیش کیا جائے، جس
نے ان واقعات و حالات کا مشاہدہ کیا ہو، اگر ایسا نہ ہوتو ہر شخص کو اختیار ہوگا، کہ وہ
اینے قیاس سے جس عہد کی چاہے، تاریخ مرتب کر لے، اور جس شخص کے حالات
زندگی اینے تخیل سے جس طرح چاہے کھے دے۔

#### حدیث سحریر ''حق گو' کے اعتراضات

اتیٰ گزارش کے بعد سنئے'' حق گو' صاحب آنحضرت مَلَّ الْفَیْمِ کے محور ہونے کے واقعہ کوان وجوہ سے غلط قرار دیتے ہیں۔

- اگریدواقعہ چے ہوتو ان کفار کی تصدیق ہوتی ہے، جو آپ کو بطور اتہام کے ساحرو
   مسحور بتاتے تھے۔
  - 🗗 کیا سردارانبیاء کی یہی شان ہے، کہ آپ پریہودی کا جادوچل جائے۔
- - اس واقعه کی تردیدو تکذیب قرآن شریف کی بیآ بیش کرری ہیں۔ ﴿قَالَ الکَافرون اِنُ تتبعُوْنَ الا رجُلاً مَسْحُورا وما انت بنعمة ربك بكاهِن ولاً مَجنوُن، والنجْم اذ هَوى ما ضَلَّ صَاحِبكُم وَمَا غوى. ﴾

#### جوابات

لیکن واقعہ یہ ہے کہ ان میں سے کوئی وجہ بھی صحیح اور واقعہ سحر کی تغلیط و تکذیب کے لئے کافی نہیں ہے، میں'' حق گو' صاحب کی غلط فہمیوں کو ظاہر کرنے کے لئے ہر وجہ کا علیحدہ علیحدہ جواب لکھتا ہوں۔

### حضور سَأَالْيَانِمُ كُوسحور كمني عدي كفاركا كيا مقصدتها

پہلی وجہ یہ ہے کہ ' حق گو' صاحب نے بالکل غور نہیں کیا کہ کفار کا اتہام کیا تھا،
اگر وہ قرآن کریم کو سمجھ کر پڑھے ہوتے، تو ان کو معلوم ہوتا، کہ مشرکین مکہ نے
آخضرت مَا اللہ آئے دعویٰ نبوت کی تکذیب کے لئے مختلف راہیں اختیار کی تھیں، کوئی
یہ کہتا تھا کہ محمد (مَا اللہ اللہ اللہ علی کے فقور نہیں ہے، انہوں نے جان بو جھ کر خدا پر
افتراء کیا ہے، (معاذ اللہ) اور کوئی کہتا تھا کہ نہیں ان کی عقل میں فقور ہے، اور وہ
(خاک بدئن وشمناں) دیوانہ ہوگئے ہیں، اور ان کا دعوت نبوت نتیجہ جنون ہے،
قرآن پاک میں ہے:

﴿افترى على الله كذبا امر به جنة ﴾

تَرْجَمَدَّ: ''یا انہوں نے جان بوجھ کرخدا پر افتر اء کیا ہے، یا ان کوجنون ہے۔''

اور کوئی بد بخت بجائے مجنون کہنے کے آپ کو محور کہتا ، کیکن منشا اس کا وہی تھا،
کہ آپ مجنون ہیں، کسی نے آپ کی عقل پر جادو کر دیا ہے، جس کی وجہ سے دماغ میں خلل پیدا ہوگیا ہے، کفار مکہ کہنے کو بیسب کچھ کہتے تھے، کیکن وہ خود بھی سجھتے تھے، کہ آپ کا دامن ان تہتوں سے بالکل پاک ہے، اور تاریخ شاہد ہے کہ ان میں کے بہت سے صاحبان عقل و دانش نے اس کا اعتراف بھی کیا ہے، اور واقعات نے بھی ان کے اتہامات کی لغویت دنیا پر ظاہر کر دی ہے بہر حال کفار کے اتہام کا منشاء صرف یہ ظاہر کرنا تھا کہ آپ کے دماغ میں خلل اور عقل میں فتور ہے۔

دوسری بات یہ بھی ہے کہ اتہام صرف کفار مکہ لگایا کرتے تھے، چنانچہ اس اتہام کا ذکر قرآن پاک کی صرف کلی سورتوں میں ہے، مدینہ میں جوآپ کے مخالفین تھے، ان میں سے کسی نے بھی بیا تہام نہیں لگایا۔

# سحر كا اثر حضور مَلَّالِيَّةِ كَى عَقْلِ اور قوت ادارك ويقين برقطعاً نهيس ہوا

اس تمہید کے بعد سننے کہ حدیث میں آنخضرت مَالَّيْنَا پر جادو کئے جانے کا جو واقعہ مذکورہے، وہ مدنی زندگی کا واقعہہے،اور موز خین نے تصریح کی ہے کہ یہ بے جے میں پیش آیا، دوسرے خود حدیث میں پیقری موجود ہے کہ محر کا صرف اتنااثر آپ یر ہوا تھا کہ آپ کوخواہ تخواہ شہد پیدا ہوجاتا، کہ بی بی سے مقاربت کی ہے، حالانکہ آپ کویقین ہوتا تھا کہ بی بی کے پاس گئے بھی نہیں ہیں، اور کھانانہیں کھایا جاتا تھا، اور آنکھوں سے کچھ کم نظر آتا تھا،غرض ہیہے کہ سحر کا اثر آپ کی عقل اور قوتِ ادراک ویقین پر بالکل نہیں ہوا تھا، پس ظاہر ہو گیا کہ کفار مکہ کے اتہام کی اس وقعہ سے قطعاً تائیز نبیں ہوتی،اس لئے کہاس اتہام کامقصود توبیرتھا کہ (معاذ اللہ) آنخضرت مَنْ النَّهُ كَا دِماغ ما وَف اورعقل مين خلل ب، اور حديث مين جو واقعه مذكور ب، اس مے فتو عقل یا خلل دماغ نہیں ثابت ہوتا، بلکہ دوسرے عوارض جسمانی ثابت ہوتے ہیں، نیز کفار کی تائیداس واقعہ ہے اس لئے بھی نہیں ہو سکتی، کہ کفاریدا تہام مکہ میں لگایا کرتے تھے، اور کہتے تھے کہ آپ پر جادو کیا گیا ہے اور اس کی وجہ سے آپ کے د ماغ میں خلل پیدا ہو گیا ، او دعویٰ نبوت اس خلل د ماغ کا نتیجہ ہے ، حالانکہ ز مانہ قیام مكه ميں جس كى مدت تيرہ سال ہے، كھى اس قتم كاكوئى واقعه پيش نہيں آيا، پھر مدنى زندگی میں بھی پورے چھ سال تک کوئی الیی بات نہیں ہوئی، پس اس واقعہ ہے جو <u>ے میں بعنی دعویٰ نبوت کے 19 سال بعد ہوا، اس سے اتہام مذکور کی کوئر تا ئید</u> ہوسکتی ہے، کیا''حق گو' صاحب کواتن سمجھ بھی نہیں ہے کہ اتہام مذکور کی واقعیت اور کفار کی صداقت اس کے بغیر ممکن نہیں، کہ اتہام لگانے کے وقت آپ محور ہوتے، اور کفار کی تائیر صرف ایسے واقعہ سے ہوسکتی ہے، جواس وقت آپ کامسحور ہونا ثابت

کرے، باتی وہ واقعہ جودعویٰ نبوت کے ۱۹ سال بعد ہوتا ہے، اس سے کوئی تائیز نہیں نکتی، اور نہ وہ واقعہ آنخضرت مُنا ﷺ کی نبوت سے انکار کرنے کے لئے جمت بن سکتا ہے، اس لئے کہ اس صورت میں کفار سے پوچھا جائے گا، کہ اگرتم دعویٰ نبوت کو سحر کا اثر کہتے ہوتو سحرتو ۱۹ سال کے بعد ہوا، لہذا بتاؤ کہ ۱۹ سال تک کس اثر کے ماتحت آپ دعوے نبوت کرتے رہے اورتم ۱۹ سال تک آپ کو محور قرار دے کرکیوں جموٹ بولتے رہے، کیا ''حق گو' صاحب کفار کے وکیل بن کر اس سوال کا جواب دے سکتے ہیں؟ اگر نہیں دے سکتے ہیں تو کیوں کہتے ہیں کہ اس واقعہ سے کفار کی تائید ہوتی ہے۔

# سحر کا اثر علاوہ سطحی ہونے کے عارضی تھا

حاصل کلام یہ کہ کفارجس وقت آپ کوسحر کے ساتھ متہم کرتے تھے،اس وقت بلکہ اس کے مدتوں بعد تک آپ مسحور نہیں ہوئے،اور جب آپ پرسحر کیا گیا، تو اس کا اثر آپ کی عقل وقوت ادراک ویقین پرمطلق کچھ نہ ہوا، حالانکہ کفار کے مسحور کہنے کا یہی مقصد تھا کہ (معاذ اللہ) آپ کا دماغ ماؤف تھا، پھر اس سحر کا اثر بھی آپ پر بنا برقول اصح صرف تین دن یا چاردن تھا، اس کے بعد بالکل زائل ہو گیا،لہذا اس سے کفار کی بچھ تا ئیز نہیں ہوتی ۔

#### واقعہ سحر حضور کے نبی ہونے کی روشن دلیل ہے

بلکہ''حق گو' صاحب کے علی الرغم بیہ واقعہ آنخضرت مَنَّا ﷺ کی نبوت کی ایک روثن دلیل ہے،غور سیجئے کہ مدینہ سے دوسومیل کے فاصلہ پر آپ پرسحر کیا جاتا ہے، اور جادوگر یہودی کی بہن کہتی ہے کہ اگر آپ نبی ہوں گے تو من جانب اللہ آپ کو اطلاع ہو جائے گی اور اپنے دعویٰ میں کا ذب ہوں گے ان کو پچھ پیتہ نہ چلے گا، تا آنکہ ان کی عقل جاتی رہے گی، حدیث میں مذکور ہے کہ آنخضرت مَنَّا ﷺ کو اللہ تعالیٰ کی جانب سے بتا دیا جاتا ہے کہ کس نے جادوکیا، اور کہاں کیا اور اس کے دفعیہ حالیٰ کی جانب سے بتا دیا جاتا ہے کہ کس نے جادوکیا، اور کہاں کیا اور اس کے دفعیہ حالیٰ کی جانب سے بتا دیا جاتا ہے کہ کس نے جادوکیا، اور کہاں کیا اور اس کے دفعیہ حالیٰ کی جانب سے بتا دیا جاتا ہے کہ کس نے جادوکیا، اور کہاں کیا اور اس کے دفعیہ حالیٰ کی جانب سے بتا دیا جاتا ہے کہ کس نے جادوکیا، اور کہاں کیا اور اس کے دفعیہ حالیٰ کی جانب سے بتا دیا جاتا ہے کہ کس سے جادوکیا، اور کہاں کیا اور اس کے دفعیہ کیا تھا کیا گوئی کے دفعیہ کیا تا کہ کیا کہ کا کہ کا کہ کیا گوئی کیا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کیا گوئی کیا گوئی کیا گوئی کی کا کہ کوئی کیا گوئی کیا کہ کا کہ کوئی کیا گوئی کیا

#### ساحر کی نا کامی و نامرادی

دوسری وجہ تکذیب واقعہ کی پہلے سے بھی عجیب ہے، یہود کا جاد و چلا کہاں؟ اس نے چاہا تھا، کہ آپ کی عقل جاتی رہے، لیکن اس کی ہوس پوری نہ ہوئی، اور نبی مَنَّالِیْکِا کی عقل پر پچھاٹر نہ ہوا، اور جو اثر ہوا، وہ فقط جسمانی عوارض کی شکل میں ہوا، اور انبیاء جسمانی عوارض وامراض سے منزہ نہیں ہیں، دیکھئے خدانے حضرت ابراہیم علیلِیّا کا مقولہ قرآن میں نقل فرمایا ہے ''انبی سقیم''(میں بیار ہوں) اور فرمایا''و اذکر عبدنا ایوب اذنادی ربہ انبی مسنی الشیطان بنصب و عذاب'' (لیمن یاد کیجئے ہمارے بندے ایوب کو جب اس نے اپنے رب کو پکارا کہ مجھ کو شیطان نے بیاری کی تکلیف اور عذاب پہنچایا)۔

#### انبیاء عوارض جسمانی سے مبرانہیں ہوتے

 عقائد میں تبدیلی پیدا کر دے، یاان سے خدائے تعالی کی مرضی کے خلاف کوئی کام کرا دے، یاکسی نوع سے ان کو بہکا دے، بیسب با تیں قطعاً ناممکن ہیں، اور اس معنی کے لحاظ سے کسی یہودی نصرانی، مجوسی یا مشرک کا جادوسیّد الانبیاء مُثَاثِیْمِ بلکہ کسی نبی پر نہیں چل سکتا۔

#### «حق گو" کا جہل

اورتیسری وجہاور بھی عجیب ہے' حق گو' صاحب محض اپنے خیل سے معوذتین کوسب سے پہلی مکی سورتیں قرار دے کر یو چھنے لگے، که' دسحر کا واقعہ تو مدینہ کا ہے پھر اس کا تعلق ان سورتوں ہے کیسے گھڑ لیا گیا۔''اے جناب!معو ذیتن کومکی سورتیں کہتا کون ہے، بیسورتیں تو مدینہ میں نازل ہوئی ہیں، واقعہ سحر کے علاوہ اورا حادیث سے بھی انکا مدنی ہونا ثابت ہے، اور اس کے علاوہ دنیا میں جتنے قر آن ہیں، جاہے وہ جس فرقہ اسلامی کے لکھوائے اور چھپوائے ہوئے ہوں سب میں ان دونوں کو مدنی ہی لکھا ہے لہذا آپ سے بیسوال ہے کہ آپ ان کوئی کس دلیل کی بنایر کہتے ہیں، آپ کے تخیل وتو ہم وقیاس ورائے کے سوائے کوئی دلیل ہوتو پیش سیجئے ،اس لئے کہ کسی سورة كى نسبت بيكهنا كه وه مكه مين نازل هوئي ايك تاريخي واقعه اورسارٌ ھے تيرہ سو برس پیشترکی ایک بات ہے، اس میں قیاس کو دخل نہیں ہوسکتا، لہذا کسی ایسے شخص کا بیان پیش کیجئے جس نے اس واقعہ کا مشاہرہ کیا ہو، یا جواس وقت موجود رہا ہو، ہم ایسے ہی متند تاریخی بیان کی بنا پر اس کے قائل ہیں کہ بیسورتیں مدینہ میں نازل ہوئیں، ثبوت کے لئے حضرت عقبہ بن عامر مٹائٹۂ صحابی رسول سکاٹٹیڈ کا بیان تر مذی (صفحة ۲۱۲)مسلم (جلداصفحة ۲۷) ميں ديكھئے۔

#### سورهٔ فلق اورواقعهٔ سحر

نیز آپ کا خیال ہے کہ جب غار حرا میں تنہائی اور ساٹے کی وجہ ہے آپ پر

خوف طاری ہوا تو یہ سورتیں نازل ہوئیں، لہذا بتائیے کہ آپ کو کیونکر معلوم ہوا کہ حضور مَلَّا اِلْیَٰ اِلْمِ اِلَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَ

#### ُوْرِحِنْ گُوْ' کی قرآن مجید سے بے تعلقی

بہر حال سورہ فلق خود دلیل ہے، کہ اس سورۃ کا تعلق واقعہ حرسے ہے، چوشی وجہ تکذیب واقعہ کی پہلی تمام وجہوں سے بہت زیادہ عجیب اور قرآن کریم سے آپ کی بیش کردہ تین آیات میں سے کی میں بھی یہ فذکور نہیں ہے، کہ انبیاء پرسحر کا اثر بصورت عوارض جسمانی محال ہے، لہذا میں نہیں سمجھ سکتا، کہ ان آیات سے واقعہ سحر کی کس طرح تکذیب ہوتی ہے، معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے پہلی آیت میں یہ دکھے کر کہ مخالفین نے آنخصرت مُنَا اللہ مُنا اللہ م

< (نَصَوْرَهُ لِيَكُورُ لِيَكُورُ لِيَكُورُ }>

شریف و دماغ عالی میں نہ کوئی فتور پیدا ہوا ، اور نہ آپ کے اعتقادات وعلوم پر اس کا کوئی اثر پڑا تھا ، لہٰذاان آیات کے خلاف کوئی بات واقعۂ سحر میں نہیں ہے ، پس ان آیات کو واقعۂ سحر کی مکذیب کے لئے پیش کرنا آپ ہی کہئے کہ حماقت ہے یانہیں۔

## "حق گو" كاجديد قر آن

اس کے بعد میں ''حق گو' صاحب سے پوچھوں گاکہ ''وَقَالَ الْکُفرون ان تتبعون الّا رجُلاً مسحورًا'' کس پارے کی آیت ہے، ہم نے قرآن کریم کے جتنے ننخے دیکھے ہیں، ان میں ''وَقَالَ الظّلمُون'' ہے افسوس ہے کہ آپ کوا تنا بھی تعلق قرآن سے نہیں ہے، کہ اس کو تھے کھ یا پڑھ سکیں۔ ''حق گو' صاحب نے چوتھاعنوان بیر کھا ہے۔

شيطان آنخضرت مَنَاللَهُ مِنْ كَدِل ومنه ميں

## جگہ یا تاہے (نعوذ باللہ)

اوراس عنوان کے ماتحت لکھا ہے "الم نشرح لك صدرك" كى تفسير ميں شق صدركى روايت حديث پڑھواور "تلك الغرانيق العلى" كى تفسير جس كى تقديق علائے متندكررہے ہيں، پھر بہطور طنز كے يہ بھى لكھا ہے۔

'' گرراوی نے ''دبِّ اشرح لی صدری'' کی دعائے موٹیٰ میں حضرت موٹیٰ کے ثق صدر کی روایت بیان نہ کی۔''

''حق گو' صاحب کا مطلب یہ ہے کہ شق صدر کی بعض روایتوں میں وارد ہوا ہے کہ فرشتہ نے آنخضرت مَا ﷺ کا قلب مبارک چاک کر کے اس میں سے خون کی ایک پھٹی نکالی، اور کہا'' یہ شیطان کا حصہ تھا'' لیکن اس روایت کی بنا پر مذکورہ بالا عنوان قائم کر کے حدیث سے بنظن کرنا''حق گو' صاحب کی کج فہمی یا ابلہ فریبی ہے، عنوان قائم کر کے حدیث سے بنظن کرنا''حق گو' صاحب کی کج فہمی یا ابلہ فریبی ہے۔

اس لئے کہ صحیح مسلم کی جس روایت میں بیالفاظ آئے ہیں اس میں صراحۃ بی بھی بذکور ہے کہ بیاس وفت کا واقعہ ہے، جب آنخضرت مَثَلَّ ﷺ بالکل کمسن اور بچوں کے ساتھ کھیلتے تھے، یعنی قبل از نبوت بلکہ قبل از بلوغ کا واقعہ ہے۔ <sup>کھ</sup>

پس بجین کے واقعہ کو نبوت کے بعد کا واقعہ ظاہر کرنا کتنی بری بددیا تی ہے، چر یہ بات بھی بیجھنے کی ہے کہ اللہ تعالی نے ہرانسان کی فطرت میں خیر وشرنیکی و بدی اور تقوی کی و فجور کا مادہ و دیعت رکھا ہے، ارشاد ہے "وَ نَفْسِ وَّ مَا سَوَّ ها فَالْهَمَهَا فُخُورُ وَ هَا و تَقُولُها" اور فرمایا"و هَدَیْنه النجدیْن "اور چونکہ انبیاء بھی انسان ہی موتے ہیں، لہذا اصل فطرت انسانی کے تقاضا ہے ان میں بھی ابتدائے عمر میں سب قوتیں موجود ہوتی ہیں، جو دوسرے انسانوں میں ہوتی ہیں، مگر چونکہ انبیاء مین اللہ مراہوں کو راہ پر لگانے، اور بدکاروں کو نیکو کار بنانے اور دلوں کی گندگیوں کو دور کرنے کے لئے مبعوث ہوتے ہیں، اس لئے بعثت بلکہ بلوغ سے پہلے ہی ان کے تو تو سے ماد کی فجور نکال کر بچھنگ دیا جاتا ہے، اور برائی کی طرف جو قوت مائل کرنے والی ہے، اس کو بالکل نیست ونا بود کردیا جاتا ہے، اور برائی کی طرف جو قوت مائل کرنے والی ہے، اس کو بالکل نیست ونا بود کردیا جاتا ہے۔

#### معجزه شق صدر

شق صدروالی روایت میں یہی بیان ہے کہ وہ مادہ جس کا خاصہ بدی کی جانب مائل کرنا ہے، اور جس کی وجہ سے شیطان کی مرضی کے موافق کام صادر ہوتے ہیں، اس ماوہ کوآ مخضرت مَنَّا اللَّیْمِ کے قلب مبارک سے نکال کر پھینک دیا گیا، اور نبوت بلکہ بلوغ سے بہت پہلے بچپن ہی میں قلب شریف کوشیطانی تصرفات اور شیطانی وساوس وخطرات سے مامون ومصوئن کر دیا گیا اور اصل فطرت انسانی کے لحاظ سے بدی کی طرف جومیلان ممکن تھا، اس کے دھے دھوکر قلب مبارک کوصاف سخرا اور آئینہ کی طرح روشن و شفاف بنا دیا گیا، یہ حدیث شق صدر کا روشن مفہوم ہے، جس سے طرح روشن و شفاف بنا دیا گیا، یہ حدیث شق صدر کا روشن مفہوم ہے، جس سے

له مسلم: ۱۹۲/۱، شریح شفا: ۲۰۲/۲

صاف ظاہر ہے کہ حدیث آنخضرت مَلَّ اللَّیْ اِللَّا کے قلب مبارک کوشیطانی تصرفات سے بالکلیہ صاف و پاک ثابت کرنا چاہتی ہے، مگر''حق گو'' کو حدیث کی دشمنی میں اس کا الٹااٹر نظر آتا ہے سے ہے۔

ه گل است سعدی و درچیثم دشمنان خا راست

"رب اشرح لی صدری" کی تغییر میں راویوں کا موی علیایا آگری صدر کا ذکر نہ کرنا اس بات کی بین دلیل ہے کہ شق صدر آنخضرت مکی این آئی کی روایت جعلی نہیں ہے، اس لئے کہ اگر جعلی ہوتی تو جہاں جہاں شرح صدر کا لفظ ہوتا، وہاں ایک ایک روایت بنا لی جاتی، مگر چونکہ ایبانہیں ہے بلکہ راوی واقعات کا پابند ہے، اس لئے آنخضرت مکی این این صدر کا ذکر کرتا ہے، اور حضرت موی علیا یا گیا کے شق صدر کا ذکر نہیں کرتا کہ واقعہ یوں نہیں ہے۔

#### تلك الغرانيق العلى يربحث

حدیث شق صدر کے بعد "تلک الغرایق العلی" والی جس روایت کی طرف" حق گؤن نے اشارہ کیا ہے، اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ آنخضرت مَنَّ النَّمِ ہُم کی تلاوت فرمائی جب" منواہ الثالثة الاخری" پر پنچوتو کسی شیطان نے بیکلمات شرارت سے بک دیئے "تلک الغرانیق العلی وان شفاعتهن لتر تجی "اس روایت کوغور سے پڑھئے، اور بتایئے کہ ان کو" حق گؤن صاحب کے مدعا سے کیاتعلق ہے، اس میں بیکہاں فہ کور ہے کہ شیطان نے آنخضرت مَنَّ النَّا کَمُ مَن مبارک میں بیکلمات ڈالے تھے پھراس روایت کا حوالہ دیکر فہ کور کا بالاعنوان وائم کرنا صریح فریب کاری ہے یا نہیں، تلاوت قرآن کے وقت کفار ومشرکین کی اس قائم کی شرارتوں کا ذکر تو خود قرآن کریم میں موجود ہے "وَقَالَ اللّٰدِین کفرُ واللّٰ تسمعوا لھذا القرآن وَالغوا فیہ لعلکم تغلبُون." یعنی کافروں نے کہا

کہ اس قر آن کو نہ سنواور اس کی تلاوت کے وقت گڑ بڑ مچاؤ، شور وغوغا کرو، شایدتم غالب آ جاؤ، اسی مضمون کا ذکراو پروالی حدیث میں بھی ہے۔

اس کے بعد سنے کہ جن علماء نے اس روایت کی تصدیق کی ہے، وہ صرف اسے مضمون کی تھدیق کرتے ہیں' باقی یہ ضمون کہ شیطان نے یہ کلمات آنخضرت مَنَّا اللّٰیٰ کی زبان پر سہوا یا نیند کی حالت میں جاری کرا دیے تو اس کا علماء نے سخت انکار کیا ہے، اور بڑے شدو مدسے اس کی تغلیظ و تکذیب کی ہے۔ مولوی شبلی صاحب نعمانی نے سیرۃ النبی جلد اول میں اس بحث کو کسی قدر تفصیل سے لکھا ہے۔ اس کا ماحصل وہی ہے، جواو پر فدکور ہوا'حق گو' صاحب نے اپنے ناظرین کو سیرۃ النبی کا یہ مقام و کی کھنے کا مشورہ دیا ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اس بحث کو اس میں پڑھ چکے ہیں کیکن تجب ہے کہ اس کے بعد ان کو سطور بالا لکھنے کی کیونگر جرائت ہوئی۔

میں لیکن تجب ہے کہ اس کے بعد ان کو سطور بالا لکھنے کی کیونگر جرائت ہوئی۔

میں گئی تو سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اس بحث کو اس میں پڑھ ہے کہ میں گئی تو کر جرائت ہوئی۔

میں لیکن تجب ہے کہ اس کے بعد ان کو سطور بالا لکھنے کی کیونگر جرائت ہوئی۔

میں گئی تو ساحب نے یا نچواں عنوان یوں ذکر کیا ہے۔

رسول الله مناليَّيْمُ مكر وخدع سے اپنے دشمنوں قتل كرا ديتے تھے

اوراس سرخی کے نیچ کعب ابن الاشرف یہودی کے قبل کا واقعہ قبل کر کے لکھا

''میرے نزدیک آنخضرت مَالَّیْنِ کی ذات مبارک پر راوی نے ایک بدترین اتہام لگایا ہے، بقیناً نہ آپ اس قل کے محرک تھے، نہ آپ کواس کا علم تھا، کعب کواس کے محرک تھے نہ آپ کواس کا علم تھا، کعب کواس کے سی عرب دشمن نے اپنے ذاتی عناد کی وجہ سے یا اس کی بعض بدکرداریوں کی پاداش میں قتل کر دیا ہوگا، اور چونکہ وہ

له فتح البارى: ۳۰۷/۸، شوح شفا: ۳۳٥/۲

که فتح: ۳۰۷/۸؛ شرح شفا: ۳۳۵/۲، ناسخ و منسوخ ص ۱۹۱، ۱۹۱ وغیره

آ تخضرت مَنَّ اللَّهُ كَالْمُ كَالْمُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَسَمَانِ وين نِقُلَ كَيْ تَهِتَ آپِ كِسِرِلگادى۔''

''حق گو' صاحب اگراپنے اس بیان پر کوئی کمزور سے کمزور تاریخی شہادت بھی پیش کردیتے تو ہم کوان ہے کوئی وجہ اختلاف نتھی کیکن افسوس ہے کہ وہ جو پچھ کہتے ہیں، بے دلیل اور بے ثبوت، چرہم کو حیرت ہے کہ جب وہ کعب کو بد کر دارتشلیم کرتے ہیں، اور یہ بھی کہتے ہیں کہ وہ فتنہ انگیز بھی تھا، تو ایسے بدکر داروں اور فتنہ انگیزوں کے قتل سے آنخضرت مَالِیْمَا کی ذات مبارک پر کون سا اعتراض پڑسکتا ہے، کیا مہذب سے مہذب حکومتیں فتنہ انگیزوں کے ساتھ یہی برتا و نہیں کیا کرتیں؟ كيا قرآن مين "الفتنة أشَدُّ مِنَ الْقَتْل "يعنى فتنه انكيزى كوتل سے زياده سخت اور برانہیں فرمایا ہے، کیا قرآن میں فتنہ پردازوں کی نسبت بی حکم نہیں ہے، "و قاتلُو هم حتى لا تكون فتنة "لعنى ان سے لرويهال تك كەفتنە باقى نەرسے، كيا كعب وہى تخص نہیں ہے جس کی بابت مورخین یک زبان ہوکر بیان کرتے ہیں کہ وہ بدر کے مشركين مقتولين كنهايت يردردمر في لكه كرمكه لے كيا، اورمشركين مكه كوانقام لينے کے لئے برا پیختہ کیا<sup>ل</sup> اور حرم کا بردہ پکڑوا کراس کے لئے معاہدہ کرایا<sup>ل</sup> قصیدوں میں آنخضرت مَالِيَّا کی خوب توہین کی مسلمان شریف خاتونوں کا نام لے کر اظہار تعثق کیا اوران کی بے حرمتی کی ۔ آنخضرت مَلَاتِیْئِم کو خفیہ کرا دینے کی سازش کی ہے اور کفار قریش وغیرہ کو آنخضرت مَلَّاتُیَا کُم کِفْل کے لئے ابھارا<sup>ہے</sup> اور آنحضرت مَالِیْنِمْ کی دعوت کر کے کچھ لوگوں کو متعین کر دیا، کہ جب آپ تشریف لائیں، تو دھوکے سے آپ کو ہلاک کر دیں۔ اور کیا کعب اس قوم کا رئیس وسر دارنہیں

له فتح البارى: ص ٢٣٧، خميس: ص ١٧٥

له سیرة ابن هشام ج۲

یم فتح الباری: ص ۲۳۶

گه ابوداؤد، ترمذی، فتح: ص ۲۳٦ ۵ه تاریخ یعقوبی: ص ۱۲

كه ابن سعد ابوداؤد: ۲۱/۲

که فتح: ص ۲۳۷

ہے جس نے خود انصار کے دوقبیلوں اوس وخزرج کولڑا کر اہل اسلام کی بربادی کا منظرا پنی آنکھوں سے دیکھنا چاہا تھا۔ پھراگرا یسے ننگ انسانیت وجود سے زمین پاک کردی گئی، تو اس میں کیا قباحت ہے، کعب صرف آنخضرت مَلَّ اللَّیْئِ ہی کا دشمن نہیں تھا، بلکہ تمام انصار اور کفار قریش کا بھی دشمن تھا، اس نے اپنے خبث بطن سے سب کو عذاب میں مبتلا کررکھا تھا ہیں اس کو زندہ رہنے دینا ہی بڑا ظلم تھا، نہ کہ اس کا قتل کر دینا۔

اس روایت پر 'حق گو' صاحب کی جرح اوراس کا جواب اس کے بعد ' حق گو' صاحب اس واقعہ کی روایت پر جرح کرتے ہیں، فرماتے ہیں:

''اوّل سوال توبہ ہے کہ محمد بن مسلمہ (قاتل کعب مذکور) کون شخص تھے اگر صحابی تھے اور یقیناً جیسا کہ روایت سے ظاہر ہے کہ صحابی تھے تو خود ان کی روایت ہم تک براہ راست بغیر ایک دوسر سے صحابی کی سند کے کیوں نہیں پہنچی، کیوں حضرت جابر کو بچ میں ڈالا گیا۔''

سبحان اللہ کیا جرح ہے، اولاً تو ہم' حق گو' صاحب کو بتانا چاہتے ہیں، کہ یہ تھہ
بن مسلمہ کی روایت نہیں ہے، بلکہ ان کا ایک فعل اور ایک واقعہ ہے، جس کو حضرت
جابر ڈٹاٹیڈ نے بیان کیا ہے، اور اس واقعہ کے وقت حضرت جابر ڈٹاٹیڈ خود موجود تھے،
بہتر ہوگا کہ آپ صحیحین پر ایک نگاہ پھرڈ الیئے، تا کہ معلوم ہوجائے کہ حضرت جابر ڈٹاٹیڈ کہ بن مسلمہ کا بیان نہیں نقل کر رہے ہیں، دوسرے اگر بالفرض حضرت جابر ڈٹاٹیڈ نے محمد بن مسلمہ ڈٹاٹیڈ کا بیان ہی نقل کیا ہوتا، تو اس میں کیا قباحت تھی، حضرت جابر ڈٹاٹیڈ من میں میں محمد بن مسلمہ سے بہت چھوٹے تھے، اور کمسن صحابہ ڈٹاٹیڈ بڑی عمر والے صحابہ من میں محمد بن مسلمہ سے بہت چھوٹے تھے، اور کمسن صحابہ ڈٹاٹیڈ بڑی عمر والے صحابہ وٹاٹیڈ سے برابر روایت کرتے ہیں، اور صحابہ پر کیا موقوف ہے، آج بھی ایک مشہور

له اصابه: ۸۸/۱

استاذ کے قدیم ومعمر شاگر دوں ہے اس کے نوجوان اور کمسن شاگر دوں کے بڑھنے كى صد بانظيرين موجود بين، پس اسى طرح حضرت جابر بڭائنيُّ با جودشا گر درسول سَاللَّيْمَ إِلَّهِ ہونے کے محد بن مسلمہ رہائفہ کے شاگر دبھی ہو سکتے ہیں، اور چونکہ محد بن مسلمہ رہائفہ حضرت جابر نظافیٰ ہے ۳۵ سال پہلے فوت ہوئے،اس لئے عمرو بن دیناران ہے براہ راست اس کونہ س سکے، بلکہ حضرت جابر رٹھٹنڈ سے اس کی روایت کی محمد بن مسلمہ کی وفات ﷺ واور حفزت جابر رٹھائٹۂ کی وفات ۸ےھے میں ہوئی کے پس''حق گو'' صاحب کا محمد بن مسلمہ ڈلائنڈ کے حضرت جابر ڈلائنڈ سے پہلے وفات یانے کا انکار کرنا جہالت اور بےخبری ہے، اور اگر''حق گو'' صاحب کا بیہ خیال ہے کہ اس واقعہ کو حضرت جابر وللفنظ نے کیوں بیان کیا، محمد بن مسلمہ کو بیان کرنا چاہئے تو میں ان سے یوچیوں گا کہ بیکہاں کا اصول ہے، کہ جو واقعہ جس شخص سے تعلق رکھتا ہواس کو وہی تخص بیان کرے تو قبول کیا جائے گا، ورنہ ہیں،اگر''حق گو' ُصاحب کا یہی اصول ہے تو پھران کے نزدیک سارا ذخیرہ تاریخ نامعتبراور بے کار ہوگا،اس لئے کہ عموماً تاریخوں میں جن اقوام واشخاص کے حالات لکھے گئے ہیں وہ خودان کے بیان کئے ہوئے نہیں ہیں، بلکہ دوسرے دیکھنے والوں کے بیانات ہیں، بہر حال بہ نہایت لغو جرح ہے، جس سے روایت پر کوئی اثر نہیں پڑ سکتا، خصوصاً جب کہ بیروا قعہ دوسرے طریق سے بھی ثابت ہے، چنانچہ حاکم نے متدرک میں اس کومحد بن ابی عبس طالتین کی روایت سے ذکر کیا ہے،حضرت ابوعبس بھی مذکور کے قتل میں شریک تھے، پیڅکہ بن ابی عبس انہی کے لڑے ہیں، اور ابوداؤد وتر مذی نے عبداللہ بن مالک کی روایت ہے بھی ذکر کیا ہے،اس کےعلاوہ اور طریقوں سے بھی بیرواقعہ مروی ہے۔

"حق گو"صاحب کی دوسری جرح

اس کے بعد 'حق گو' صاحب لکھتے ہیں:

له زرقاني: ٨/٢، تذكرة الحفاظ

"دوسراسوال به بیدا ہوتا ہے کہ محمد بن مسلمہ پیدائش مسلمان سے، یا خود ایمان لائے سے، بہرصورت ان کا آنخضرت کا ہمنام ہونا عجب معنی رکھتا ہے، کیوں کہ عرب میں آنخضرت مالیڈیڈا سے پہلے محمد کسی کا نام نہیں رکھا گیا، اور عرصہ تک آنخضرت کے اسم مبارک پرلوگ فرط ادب سے نام رکھنا جائز ندر کھتے تھے۔"

جَبَوَ الْبَيْنَ اللّهِ عَلَى مَا حَبِ كَى قلت معلومات كابيه حال ہے كہ وہ حضرت محمد بن مسلمہ وُلِيْنَ كا كچھ حال نہيں جانے، پہلے سوال ميں بھی انہوں نے اس سے بے علمی كا اظہار كيا ہے، اور اس سوال ميں بھی، حالانكہ محمد بن مسلمہ وُلِيْنَ بہت مشہور صحابی بیں، اور وہ آنخضرت مُلِیْنَ کے قد وم مدینہ سے پہلے حضرت مصعب بن عمير وُلِيْنَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ

# بے کمی کا دوسرا مظاہرہ

ان كابيلهنا كه:

''عرب میں آنخضرت منالی این سے پہلے سی کا نام محمز نہیں رکھا گیا۔''
حالانکہ آنخضرت منالی این ولادت شریفہ سے کچھ پہلے ہیں آدمیوں کا محمد نام
رکھا گیا، اور ولادت کے بعد بھی بینام رکھا گیا، جن میں ایک محمد بن مسلمہ ڈاٹنو بھی
ہیں۔ ہاں بیر سی کے کہ ابتدائے آفرنیش عالم سے لے کرولادت شریفہ سے کچھ پہلے
تک سی کا بینام نہیں رکھا گیا لیکن جب عرب میں خبر مشہور ہوئی کہ نبی آخر الزماں کا
زمانہ اب قریب ہے، اور ان کا نام محمد (منالین کیا) ہوگا، تو بہت سے لوگوں نے اس تو قع
میں کہ شاید بید دولت ہمارے ہی حصہ میں آئے اپنے لڑکوں کو اس نام سے موسوم

ته فتح البارى: ٥٩٨/٦

**ت**ه زرقانی: ۸/۲

له مستدرك حاكم: ص ٤

کیا۔ کیا۔

"حق گو'صاحب کابیکهنا که۔

''عرصه تک فرط ادب سے بینام نہیں رکھا جاتا تھا۔''

بالکل میچے ہے مگریہ آپ کے مبعوث ہونے کے بعد کا واقعہ ہے، اور حضرت محمد بین مسلمہ ڈٹاٹنڈ کا بینام بعثت سے پہلے رکھا گیا ہے، باقی اس کے ثبوت ہونے میں میچے مسلم کی جو حدیث انہوں نے نقل کی ہے، وہ ان کے مدعا کے خلاف ہے، اس لئے کہ اس میں آنخضرت مُثالِّیٰ اِنے صراحة اجازت دی ہے کہ میرانام رکھومگر میری کنیت ندر کھو۔

## ''حق گو' صاحب کی تاریخ دانی

اس کے بعد ' حق گو' صاحب لکھتے ہیں:

''كعب كا واقعقل بدركے بعد پیش آیا یا بقول شبل سے پیشوال میں كعب بنی نضیر كا سردار تھا بی نضیر سے آپ كی اس وقت كوئی مخالفت نہتی ، نضیر كا عهد شكنی كا واقعہ جنگ احد كے بعد كا ہے، جب كہ بنی نضیر نے دو مسلمانوں كودهو كے سے قل كر دیا تھا، اور جب آنخضرت مَن اللَّهُ اِن كے باس خون بہالينے كے لئے گئے ، تو انہوں نے آپ کے قل كی سازش كی ، اس كے بعد وہ لوگ جلا وطن كر دیئے گئے ، اگر كعب كا واقعہ بدر كے بعد كا سے ، تو بنی نضیر نے فوراً عہد شكنی كول نہیں كر لی۔''

مجھے جیرت ہے کہ جس شخص کے معلومات کا بیہ حال ہو وہ کسی علمی مسئلہ پر قلم اٹھانے کی کس طرح جراکت کرتا ہے، تبلی نے کہیں بینہیں لکھا ہے، کہ کعب شوال سے میں قتل ہوا بلکہ انہوں نے رہیج الاول سے کھھا ہے، کعب بنی نضیر کا سردار کیا

له فتح الباري: ٣٥٨/٦

معنی وہ اس قبیلہ ہی سے نہ تھا، یہ بھی غلط ہے کہ بنی نفیر سے آپ کی اس وقت کوئی مخالفت نہ تھی، اس لئے کہ ابوداؤ (جلد ۲ صفح ۱۲۱) زرقانی (جلد ۲ صفح ۱۸) اور فتح الباری (جلد کے صفح ۲ کہ بنی نفیر کو الباری (جلد کے صفح بنی نفیر کو الباری (جلد کے صفح بنی نفیر کو تخضرت مَنَّا اللَّیْنِ کَم کا گفت پر ابھارا، اور بنونفیر نے بدعہدی اور پیان شکنی کا عزم مصم کر کے آئحضرت مَنَّا اللَّیْنِ کَم کیا سالیک پیام بھی بھیجا، جس کا منشا دھو کے سے آپ کوئل کر دینا تھا، اس سازش کا ذکر سیرة النبی (جلد اصفح ۲۲۲) میں بھی ہے، یہ تین باتیں میں نے مونہ کے طور پر لکھ دی ہیں، ورنہ ''حق گو' صاحب نے انہی چند سطروں میں اور غلط بیانیاں بھی کی ہیں۔

#### كعب بن الانترف كے آل كاسب

اس کے بعد میں ''حق گو' صاحب کو بنانا چاہتا ہوں کہ کعب کے قبل کا واقعہ بنی نضیر کی دشمنی وعداوت کی بنا پر پیش نہیں آیا تھا، بلکہ خوداس کی ذاتی فتنہ پردازیاں اور بدمعاشیاں اس کا سبب تھیں، جیسا کہ میں لکھ چکا ہوں، اور خود آپ کو بھی اس کے ناپاک، فتنہ پرداز اور فتنہ انگیز ہونے کا اقرار ہے، پس گردن زدنی ہونے کے اتنے اسباب کونا کافی سمجھ کر بنونضیر کی مخالفت کا تلاش کرنا اور اس کے نہ ملنے پر اس واقعہ کا افکار کردینا کیا سراسر جمافت نہیں ہے؟

پھر''حق گو' صاحب نے اتنا بھی نہ مجھا کہ اگر کعب کے تل کا سبب بیہ ہوتا کہ وہ بنونسیر سے تھا، اور بنونسیر نے آنخضرت مَنَّ النَّیْمُ کی مخالفت کی ہے، تو اس صورت میں میں میں بن اخطب، کنانہ اور سلام رؤسائے نضیر قتل کرائے جاتے، نہ کہ کعب، جو کہ نضیری نہ تھا، بلکہ عربی النسل طائی تھا۔

#### بنونضير كى جلاوطنى كس سنه ميں ہوئى

اس کے بعد میں ''حق گو' صاحب کو بیابھی بتا دوں کہ سونضیر کی عہد شکنی اور

جلاوطنی کا زمانہ اگرچہ بعض لوگوں نے جنگ احد کے بعد بتایا ہے لیکن قوی اور زیادہ مشخکم قول یہ ہے کہ ان کی جلاوطنی کا قصہ غزوہ بدر کے چھ مہینے بعد پیش آیا، زرقانی نے شرح مواہب (جلد ۲ صفحہ ۸) میں اسی کوقوی ثابت کیا ہے، اور حاکم کی مسدرک میں حضرت عائشہ صدیقہ ڈولٹنا کی روایت میں اس کی تصریح ہے، اور بخاری میں بروایت زہری اسی کو پہلے ذکر کیا ہے، اور ابوداؤد والی روایت نذکورہ بالا ہے بھی اسی کی تائید ہوتی ہے، اور ابن مردویہ وعبد بن حمید کی ایک روایت صححہ بھی اس کی مؤید ہے خلاصۂ کلام یہ کہ اور ابن مردویہ وعبد بن حمید کی ایک روایت صححہ بھی بیش آیا ہوتو اس کی مؤید واقعہ غزوہ بدر کے چھ ماہ بعد بیش آیا، اور اگرغزوہ احد کے بعد بھی بیش آیا ہوتو اس سے کعب کا واقعہ تل کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا، اس لئے کہ اس کے قبل کا سبب بنو نضیر کی بیان شکنی نہ تھی، ''حق گو' صاحب نے اس کے علاوہ اور بھی گئی تاریخی نظمیاں کی بیں جن سے ہم بخوف طوالت اغماض کرتے ہیں۔

#### خلفائے بنوامیہ و بنی عباس پر تبرابازی

اس کے بعد فرماتے ہیں:

''میرے نزدیک بیاتہام آنخضرت مَنَّ اللَّهِ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال که خلفائے بنی امیہ و بنی عباس بلکہ ان کے بعد رؤساء والیانِ ملک کو اپنے اپنے مخالف کو دھوکے سے قل کرا دینے کے لئے سنت رسول کی ایک سند ہاتھ آجائے۔''

ہم کو''حق گو' صاحب کی اس بدحواس کی کوئی وجہ بچھ میں نہیں آتی کہ بھی تو وہ یہ بھی میں نہیں آتی کہ بھی تو وہ یہ کھتے ہیں کہ حدیث کی اشاعت عباسیوں کی خلافت میں ہوئی (دیکھوصفحہ م) اور یہاں بینظا ہر کیا کہ خلفائے بنی امیہ ہی کے زمانہ میں حدیث شائع ہو چکی تھی ، اور اس کے ساتھ ہم کوان کی مسلم دشمنی وقوم کشی اور مغرب زدگی ویورپ پرسی پر بھی بے حد میں اور مغرب زدگی ویورپ پرسی پر بھی بے حد

حیرت ہے نہیں معلوم'' حق گو' صاحب کس قتم کے مسلمان ہیں کہ خلفائے بنی امیہ و بنی عباس کو بلا استثناء نفس پر ورخواہش پرست اور خونخوار و دغا باز قرار دیتے ہوئے ان کو شرم نہیں آتی ، نہ علمائے محدثین کو''نفس پر ورول''اور'' خونخوارول'' کا معین و مدد گار کہتے ہوئے ذرا حیاد امنگیر ہوتی '' حق گو' صاحب نے اس حدیث کے وضع کی ایک علت پیدا تو کی لیکن میرادعولی ہے کہ وہ اوران کے اعوان وانصار کسی خلیفہ یا والی ملک کا کوئی ایسا واقعہ نہیں دکھا سکتے کہ اس نے کسی دشمن کو دھو کے سے قبل کرا کے اس حدیث سے ججت بکری ہو۔

اس کے بعد'' حق گو'' صاحب سے بوچھتا ہوں کہ اگران کے خیال میں اس حدیث کے وضع کرنے سے بیمقصودتھا، تو ذیل کی حدیثیں کیوں'' وضع'' کی گئیں۔

- جو شخص کسی معاہد کو بے وجہ آل کر دے، تواس پر جنت حرام ہے، اس کو جنت کی ہوا بھی نہ لگے گی۔ ا
- 🕜 ہرعہد شکن کے لئے قیامت میں اس کی بدعہدی کا ایک جھنڈا گاڑا جائے گا جس سے اس کی بیان شکنی کورسوا کیا جائے گا۔
- وفتح مکہ کے دن ابوسفیان اور ان کی بی بی ہندہ کوجس نے عم رسول حضرت حمزہ وفتح مکہ کے دن ابوسفیان کے گھر میں مفاقئ دینا، اور نیزیہ اعلان کر دینا کہ جو ابوسفیان کے گھر میں داخل ہوجائے، اس کے لئے بھی امن کی ذمہ داری ہے۔ ت

اس قسم کی صد ہااحادیث اور واقعات جو کتب احادیث میں مذکور ہیں، آخر وہ کس لئے وضع کئے گئے،''حق گؤ' صاحب ہوش کی بات سیجئے،عقل ہے اتنی برگانگی اچھی نہیں۔

''حق گو' صاحب نے چھٹاعنوان یوں قائم کیا ہے۔

له بخاری، ابو داؤد، نسائی که بخاری وغیره که فتح الباری: ج۸

ح (مَسَوْمَ سِبَلْشِيرَ لِهَ

# آ تخضرت مَنَّالِيَّا کَاعْمَکُل وعربینه کی قوم سے نہایت عذاب اور بے در دی سے انتقام لینا اوائل صدی کے مسلمانوں پرحملہ

اس عنوان کے ماتحت اپنی مسلم دشمنی کا ثبوت دیتے ہوئے مسلمان قوم اور وہ بھی اوائل صدی ہجری کے مسلمانوں کی شان میں یوں قصیدہ خوانی کی ہے:

''اوائل صدی ہجری کے مسلمانوں میں بکٹرت جنگ و فتوحات و خوزین کی سے بیدا ہوگئ تھی ، کہسی شخص کے شرف و بزرگ کے خوزین کے سے نہایت ضروری ہے ، کہ وہ حد درجہ جنگ جوسنگ دل اور شہوت رااں ہو، اسی ذہنیت میں ہماری حدیثیں وضع کی گئی ہیں اور راویوں کو آ نخضرت کواس رنگ میں دکھلانے میں خاص مزہ آتا ہے۔'' محصرت کواس رنگ میں دکھلانے میں خاص مزہ آتا ہے۔''

بھے حت پرت ہے کہ ایک مدی اسلام، س کوئی قران اور یک سلم ہوئے کے دعویٰ کے ساتھ تاریخ کی پوری واقفیت کا بھی دعویٰ ہے، اس کے قلم سے مذکورہ بالا الفاظ کس طرح نکے، حالا نکہ اسلام کا ایک دشمن بھی اگر وہ شریف ہوتو ان کے لکھنے سے اس کئے پر ہیز کرے گا کہ اس میں اس کے علم وواقفیت، اس کے انصاف و دیانت اور اس کی صدافت و راستی کی سخت تو ہین ہے، اوائل صدی ہجری کے مسلمانوں سے اگر صحابہ ڈڈائیڈ مراد ہیں تو ''حق گو' صاحب کو اپنے ایمان کی خیرمنانی مسلمانوں سے اگر صحابہ ڈڈائیڈ مراد ہیں تو ''حق گو' صاحب کو اپنے ایمان کی خیرمنانی حزا آن کریم ہیں کی گئی ہے، چاہئے، اس کئے کہ ان کے اس رافضیانہ جملہ کی زد حدیث پر نہیں، بلکہ براہ راست قرآن کریم میں کی گئی ہے، قرآن کریم میں کی گئی ہے، اس سے کوئی واقف قرآن بے خبر نہیں ہے، اور اگر تا بعین وا تباع تا بعین مراد ہیں، تو بیان کی جہالت اور تاریخ سے ناوا قفیت ہے، تاریخیں شاہد ہیں کہ ان کا دامن اخلاق بیان کی جہالت اور تاریخ سے ناوا قفیت ہے، تاریخیں شاہد ہیں کہ ان کا دامن اخلاق

ان گندگیوں سے پاک تھا، بعض بعض افراد اگر ان بداخلا قیوں کے مرتکب ہوں تو ان کی وجہ سے پوری جماعت کو مہم کرنا صریح ظلم ہے، اگر''حق گو' صاحب کہیں کہ میں ساری قوم کو مہم نہیں کرتا، بلکہ ان میں بعض ہی افراد کی ذہنیت خراب ہوئی اور انہی نے حدیثیں وضع کیں، تو میں کہوں گا کہ یہ بات نہایت بعیداز قیاس ہے، کہ چند سنگدل اور شہوت ران اشخاص ایک بات رسول پاک مَنْ اللّٰیَّا بِرافتر اء کریں، اور اہل علم وصلاح کی جماعت اس کو قبول و تسلیم کر لے، حالانکہ اس جماعت کا اصول یہ ہے کہ جس کی پابندی شریعت یا راست بازی میں ادنی اشتباہ پیدا ہو جاتا ہے، اس کی روایتوں کو قبول نہیں کرتی، کتب جرح و تعدیل میں اس کی صدیا مثالیں موجود ہیں۔

#### کیا یقرآن کا نکار نہیں ہے؟

کھرغورتو کیجئے، کہ قرآن میں امت محدیہ کوخیر الامم کا لقب عطا کیا گیا، اس کا امتیازی وصف نیکی کا حکم دینا، برائی سے روکنا بتایا گیا ہے لیکن اگر اوائل صدی ہجری ہی کے مسلمان جنگ جو، سنگ دل اور شہوت ران تھے، اوران اوصاف رذیلہ کومجبوب بنانے کے لئے رسول پاک منگا ایکن کو بھی ان اوصاف سے مہم کرتے تھے، تو مجھے ''دحق گو' صاحب بتائیں، کہ اس قوم کوخیر الامم کا لقب دینا کیونکر جائز ہوسکتا ہے، اور وہ نیکی کی بات بتانے والی اور برائی سے روکنے والی کیسے ہوسکتی ہے، معلوم ہوتا ہے کہ ''دحق گو' صاحب ظاہر میں اگرچہ صرف حدیثوں کے منکر ہیں، مگر در پر دہ قرآن کے بھی سخت مخالف ہیں۔

## وشمنان اسلام کی بدگوئیوں کی صدائے بازگشت

اس کے بعد مسلمانوں کے آقا ومولی مَثَلَّیْنِ کی شان عالی میں دشمنان اسلام نے جو گستاخیاں کی ہیں''حق گو''صاحب انکا اعادہ کرتے ہیں، اس لئے کہان کے نزدیک جملہ علائے اسلام تو افتراء پر دازشہوت پرست اور عظمت وحرمت رسول اللہ مَنَّ الْمِیْمِ کے احساس سے بے بہرہ تھے، کیکن ان کے پورپین مقندا اور پیشوا بالکل سے اور معصوم ہیں فرماتے ہیں:

''اس میں شک نہیں کہ اگر حدیث کی روایوں کو سیح مان لیا جائے تو آ تخضرت باوصف اس کے کہ سن رسیدہ تھے، اور اپنی ساری جوانی کو ایک بوڑھی ہوہ کے ساتھ گزار چکے تھے آ ایک رات میں اپنی تمام ہیو یوں تے پاس ہوآتے تھے آ ہمیشہ خوبصورت عورتوں کو نکاح میں لانے کے خواہش مند رہتے تھے ﴿ ہمیشہ خوبصورت عوانی سے ڈھل چکی ہوتیں، ان کو آپ طلاق دینے پر تیار ہوجاتے ﴿ کسی اجنبی عورت کا حسن دیکھ کر بے قرار ہوجاتے اور گھر پر آکر اپنی ہوی سے جو سامنے آجاتی، اگر چہوہ کام کاج میں مشغول ہوتی حاجت برآری کر لیتے ﴿ خلاف وقت اپنی ہویوں کے پاس چلے جاتے اور اس پر ہویوں میں خوب جھگڑا ہوتا۔''

ہمارے ناظرین اس اقتباس کو اپنی طبیعت پر جبر کر کے پڑھیں، اور انصاف ہوکہیں کہ کیا''حق گو' صاحب نے بد باطن عیسائیوں اور کمین فطرت آریوں کی ہو بہونقل نہیں اتاری ہے، ہاں اگر فرق ہے تو بیہ کہ عیسائی اور آرید ایک حدتک معذور ہیں، اس لئے کہ ان کو اسلامی لٹریچر سے واقفیت بہت کم اور ان کے فرہبی معلومات نہایت محدود اور صحیح و غلط کی تمیز بیسر مفقو د ہے، دوسرے وہ اپنی تیرہ درونی اور اس بغض و عداوت کی وجہ سے بھی جو ان کو اسلام و داعی اسلام علیائیا ہے ہے، جھوٹ بولنے اور بسرو پا الزام تراشنے اور آنخضرت منالیائیا کی شان میں دریدہ وئی کرنے پر مجبور ہیں، اور 'حق گو' صاحب اسلام کے مدعی اسلامی معلومات کا خزانہ اور اسلام و داعی اسلام علیائیا گئے ۔ ان اور اسلام علیائیا گئے ۔ ان اور اسلام کے دعی اسلامی معلومات کا خزانہ اور اسلام یہ وواعی اسلام علی سے دو نہیں ہیں۔

نفرة الحدیث است که حق گودارد گر مسلمانی جمیں است که حق گودارد دے اگر در پس امروز بود فردائے ‹‹حق گو'اینی اصل شکل میں

"حق گو" صاحب اپنی زبان سے جاہے جو کچھ کہیں مگر اقتباس مذکورہ بالا ان کے دلی جذبات کی صاف پردہ دری کر رہا ہے، اور ہر چند کہ انہوں نے ہوشیاری سے اپنا گناہ حدیثوں اور ان کے راویوں کے سرتھوپ دیا ہے لیکن جب ہم دیکھتے ہیں، کہ جوالزامات انہوں نے قائم کئے ہیں ان میں سے اکثر کا کوئی نشان حدیث میں نہیں ہے، تو صاف کھل جاتا ہے کہ حقیقت میں تو ان کو اپنے عیسائی اور آ ربیہ دوستوں کی ہمنوائی اوران کی رضا جوئی مقصود تھی الیکن ان باتوں کواینے نام سے لکھنے کی جرأت نہیں ہوئی ، تو جھوٹ موٹ حدیثوں کے نام سے ان کولکھ دیا۔

#### «د حق گو، کو ترانج

اگر''حق گو''صاحب کو ہماری بات سے انکار ہوتو ہم ان کوچیلنج دیتے ہیں کہ انہوں نے الزامات نمبر، ۴،۲،۲ کے لئے حضرت عائشہ ڈٹائٹٹا کی روایت کا حوالہ دیا ہے، لہذا وہ کتب احادیث سے حضرت عائشہ ڈیائٹٹا کی ان روایات کونقل کر کے ان کے لفظی ترجمہ کے ساتھ بلاکسی تحریف کے شائع کر دیں۔

#### گستاخانهاعتراضات کا دندان شکن جواب

میں شلیم کرتا ہوں کہ حضرت جورید اور حضرت صفیہ و النفیا سے آپ نے نکاح کیا،اوریه پیبیاں بے شبہہ خوبصورت بھی تھیں لیکن روایات میں بیتو کہیں بھی مذکور نہیں ہے کہ آپ نے معاذ اللہ ان کے حسن پر فریفتہ ہو کر نکاح کیا، بلکہ اس کے برخلاف روایات میں بصراحت مذکور ہے کہ حضرت جو رید ڈلٹیٹا نے اپنے باپ سے خود ہی آنخضرت مَنَّا اللَّهِ کَی خدمت میں رہنے کی خواہش ظاہر کی۔ اور حضرت صفیہ فی خطرت مَنْ اللہ کا اور حضرت صفیہ فی اللہ کا واقعہ یہ ہے، کہ وہ رئیس بی نضیر حی بن اخطب کی بیٹی تھیں جب وہ گرفتار ہو کر آئیں تو اس آئیں تو آئیں تو آئیں تو آئیں تو اس کو این سخصیں گی، اس لئے ان کو زکاح کا پیغام دیا، انہوں نے منظور کر لیا۔

اسلسلہ میں آپ نے عمرہ بنت جون کا نام بھی لیا ہے، حالانکہ ان کے قصہ میں بھی بھراحت ندکور ہے کہ ان کے باپ نے خود بارگاہ نبوی میں حاضر ہوکر درخواست کی کہ آپ میری لڑکی سے نکاح کر لیجئے اور یہ بھی ظاہر کیا کہ لڑکی بھی یہ شرف حاصل کرنے کی آ روز مند ہے۔ اس تفصیل سے ظاہر ہو گیا کہ ''حق گو' صاحب کے الزام نمبر کا کی کوئی بنیاد حدیثوں میں نہیں ہے، بلکہ اس کو انہوں نے محض صاحب کے الزام نمبر کا کی کوئی بنیاد حدیثوں کی تقلید وجمایت میں لکھ دیا ہے۔

یکی حال الزام نمبر کا بھی ہے، حدیثوں میں صرف اتنا مذکور ہے کہ حضرت سودہ وُلُولُ بنا جب بوڑھی ہوئیں، تو انہوں نے خود آنخضرت سَالِیْلِیَّا ہے عرض کیا کہ آپ میرے لئے باری مقرر نہ سیجئے میں اپنی باری حضرت عائشہ وُلُولُ بنا کو جبہ کرتی ہوں، حضور مُلِیْلِیْا نے ان کی یہ درخواست قبول فرمائی مصحح روایتوں میں اس کے سوااور کی نہیں ہے، پھر یہ قصہ بھی تنہا حضرت سودہ وُلُولُ بنا کے ساتھ پیش آیا، پس معلوم نہیں کہ میں ہون سے کہ انہوں نے ایک بے بنیادالزام تر اش لیا اور اس کو ایسے الفاظ میں لکھا کہ جس سے مستفاد ہوتا ہے کہ ایسا واقعہ اکثر ہوتا رہتا تھا۔ کو ایسے الفاظ میں لکھا کہ جس سے مستفاد ہوتا ہے کہ ایسا واقعہ اکثر ہوتا رہتا تھا۔ (تو بہتو بہ)

اوریہی کیفیت الزم نمبر ہم کی بھی ہے، کتب حدیث میں حضرت عا کشہ ڈاٹٹا سے

له اصابه حالات جويريه اور سيرة النبي شبلي

اس مضمون کی کوئی روایت ہی نہیں ہے، حضرت جابر رٹاٹنڈ وغیرہ سے البتہ ایک روایت ہے، جس میں آنخضرت مَلِی امت کے لوگوں کو یتعلیم دی ہے، کہ جب تم کسی عورت کو دیکھو اور تمہارے دل میں کوئی وسوسہ بیدا ہو جائے تو اپنی بی بی کے پاس چلے جایا کرو، اس وسوسہ کا علاج ہو جائے گا، لیکن اس روایت میں کسی عورت کے حسن کو دیکھ کر آنخضرت مَلَّ اللَّهُ فِلَ اللَّهِ فَدَ کُورَ نہیں ہے، اگر''حق کو' صاحب نے کسی عناد کی وجہ ہے آنخضرت مَلَّ اللَّهُ اللَّهُ مَلَّى مقدس شان میں یہ گستاخی نہیں کی ہے، تو کیا وہ کسی روایت میں فرکورہ بالا بے ہودہ الفاظ دکھا سکتے ہیں۔

اوریہی نوعیت یانچویں الزام کی ہے،''حق گو'' صاحب نے اس الزام میں حضرت زینب اور حفصہ و ماریہ ٹاکٹیا کے واقعات کا حوالہ دیا ہے، حالانکہ حدیثوں سے یہ واقعات پاید ثبوت کونہیں پہنچتے،حضرت زینب رات شام کا سرے سے کوئی ایسا واقعہ مذکور ہی نہیں ہے، اور حفصہ اور ماریہ رٹائٹۂنا کا جوقصہ دشمنان اسلام آنخضرت مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ كَى المانت شان كے لئے ذكر كيا كرتے ہيں اس كا بھى صحيح روايات ميں كوئى نشان موجودنہیں، چنانچے صحاح سنہ جوحدیث کے صحیح ومتندترین مجموعے ہیں،ان میں حضرت حفصہ ڈلٹنٹا کی باری میں حضرت ماریہ ڈلٹٹٹا کے پاس جانے کاکسی جگہ اشارہ تک نہیں ہے، اور طبری وغیرہ کی بعض روایات میں جوقصہ مذکور ہے، اس کی نسبت عینی شرح بخاری ( جلد ۹ صفحه ۵۴۸ ۵ )، نو وی شرح مسلم ( جلد اصفحه ۹ ۲۷۷ ) میں مصرح ے، کہ ' ماریہ قبطیہ ولائنا کا یہ قصہ کسی صحیح طریقہ سے وارد نہیں ہوا۔' اور یہی بات قاضی عیاض نے بھی شرح مسلم میں کہی ہے۔ اور زمانہ حال کے نامور مورخ شبلی نعمانی کی بھی یہی تحقیق ہے، پس ایسی نا قابل اعتبار روایات کو دکھا کر جن کو حدیثوں کے ماننے والے خود کمزور اور بے اصل بتا رہے ہیں، سارے ذخیرہ احادیث کی نسبت بدگمانی پھیلانا کہاں کی دیانت ہے۔

له نووي: ۲/۹/۱

اس مخضر بیان سے آپ نے اچھی طرح سمجھ لیا ہوگا، کہ''حق گو' صاحب کے چارالزامات تو بالکل بے بنیاد اور محض اتہام ہیں، اب رہی ان کی پہلی بات تو وہ بلا شبہہ حدیث سے ثابت ہے کیکن اس کوشہوت ریتی کہنا انتہائی نا دانی اور پر لے درجہ کے بے انصافی ہے،افسوس ہے کہ''حق گو'' نے الفاظ تو ضرور رٹ لئے ہیں، کیکن ان کے معانی سے قطعاً بے خبر ہیں، حیرت ہے کہ ان کوآج تک بیخبر ہی نہیں کہ جائز محل میں جائز طریق برطبعی خواہش کا پورا کرناشہوت برسی نہیں کہلاتا ہے، ورنہ پھر ''حق گو''صاحب کے قول پر تو کوئی انسان شہوت پرستی سے خالی نہیں ہوسکتا۔ قرآن کریم نے بی بی اور کنیز سے حاجت برآ ری کی صریح اجازت وے کرید فر مایا ہے کہ بی بیوں اور کنیزں کے ساتھ خواہش پوری کرنے میں کوئی ملامت والزام نہیں ہے،لیکن' حق گو' صاحب کے نزدیک اس صورت میں بھی الزام ہے، کہتے "حق گو"صاحب كيا آپ حديثوں كا انكاركر كے قرآن ميں بھى اصلاح دينے لگے، کیا قرآن قریم کی ان آیوں کے اطلاق وعموم سے بیمستفاد نہیں ہوتا کہ اگر متعدد يبيال ہوں، اوران سب كے پاس ايك ہى دن ميں ہوآ ئے تو بھى ملامت نہيں ہے؟ پھر''حق گو'' صاحب نے بی بھی خیال نہ کیا کہ قرآن نے ہرمؤمن کے لئے حار چارعورتوں سے نکاح کرنے کی صراحۃ اجازت دی ہے اور ہرعورت کے لئے علیحدہ علیحدہ باری مقرر کرنے کا کوئی تھم بیان نہیں کیا ہے، پس اگر کوئی شخص جار عورتوں سے نکاح کر کے سب کے پاس ایک ہی شب میں چلا جائے تو وہ قرآنی تھم کی رو سے شہوت پرست کہلائے گا یانہیں، اگر''حق گو'' صاحب کہیں کہ وہ شہوت پرست ہے، تو مہر بانی کر کے وہ مجھے بتائیں کہ بیتکم قرآن کی کس آیت میں مذکور ہے، اور جب کہ قرآن نے باری کا مسلہ بیان نہیں کیا تو شخص مٰدکور شہوت برست کیوں کہا جائے گا، اور اگر''حق گو'' صاحب کہیں کہ وہ شہوت پرست نہیں ہے، تو بتأكيل كدالزام نمبر ١٠ ميں جس حديث كاحوالدانهوں نے ديا ہے، اس كو پھر كيوں

مطعون کرتے ہیں۔

اسی طرح تاریخوں سے ثابت ہے کہ آنخضرت مَلَّاتَیْمِ کے نوبیبیاں تھیں، اور اللّٰد تعالٰی نے آنخضرت مَلَّاتِیْمِ کِ مِورهُ احزاب میں بیاجات دی ہے کہ:

"اپنی ان بیبیوں میں سے جن کو چاہئے اپنے نزدیک کیجے، اور جن کو چاہئے دورر کھئے۔"
چاہئے دورر کھئے۔"

پس اگر آنخ ضرت مَنْ النَّهُمْ نے اپنی جملہ از واج مطہرات کو سی مصلحت سے ایک ہی رات میں اینے نزد کی کرلیا تو ''حق گو' صاحب بتائیں کہ اس آیت قرآنی ہے اس فعل کا جواز ثابت ہوتا ہے، یانہیں، اگر کہئے کہ نہیں تو میں کہوں گا کہ کیوں کیا قرآن نے کسی آیت میں آنخضرت مَلَّاتِیَا یا عامه مؤمنین کے لئے باری مقرر کرنا ضرور قرار دیا ہے، اور ایک دن یا رات میں سب بیٹیوں سے صحبت کرنے کو ناجائزیا ''شہوت ریتی'' کا مرادف بتایا ہے، یا قرآن نے اس مذکورہ بالا آیت میں آنخضرت مَنْ النَّيْمَ كويتِهُم ديا ہے كہائي ازواج فِنْ أَثَيُّ كو بارى بارى سے عليحدہ عليحدہ را توں میں اینے نز دیک سیجئے؟ سواگران دونوں صورتوں میں سے کوئی صورت نہیں ہے، تو یقیناً آیت بالا سے فعل مذکور کا جواز ثابت ہوگا اورا گر کہئے کہ ہاں فعل مذکور کا جواز آیت سے نکلتا ہے تو پھر آپ نے حدیث ہی کونشانہ طعن کیوں بنایا، اینے پیشتر غیرمسلموں کی طرح آیت ہی کی نسبت زہرا فشانی کیوں نہیں گی؟ وجہ سے اشکال پیش آئے، تو اس کاحل یہ ہے کہ آنخضرت منافیظ پر باری مقرر کرنا

ہوں ہو اور ہو انہ میسریرین میں ہم اور اس کا میں ، اور اس کا بین حکدیث و سسلہ میں وجہ سے اشکال پیش آئے ، تو اس کاحل میہ ہے کہ آنخضرت مَنَّا اللَّیْنَا پر باری مقرر کرنا واجب بھی ہوتو ایک دورہ کے ختم ہونے اور دوسرے کے شروع ہونے سے پہلے میدواقعہ پیش آیا ہوگا، جس کی باری اس دن تھی اس کی اجازت سے السا ہوا تھا۔

السا ہوا تھا۔

له نووی، فتح الباری - نیم سیریسی:

# اس عنوان کے ماتحت''حق گو''صاحب کی دوسری زہرافشانی

اس كے بعد 'حق گو' صاحب لکھتے ہیں:

''اسی طرح آپ کے مغازی میں کوئی بات الی نہیں ہے، جس کا الزام حدیثوں نے اور اس سے زیادہ واقدی نے آپ پر نہ لگایا ہو یعنی بوڑھ نے ناتواں کوئل کرانا، جنگ خیبر میں لوگوں کوآگ سے عذاب دینا کہ خزانہ کا پہتہ بتائیں، کھیتوں اور مکانوں کو برد بار کرنا لوگوں کو تہ نیخ بیدر لیخ کرانا، ان کی عور توں کو بلا نکاح لوگوں کے حوالہ کر وینا''

''حق گو' صاحب کی جرات قابل داد ہے، کہ حدیثوں کومطعون کرنے کے
لئے اتنی ساری باتیں لکھ ڈالیں، لیکن حوالہ ایک کا بھی نہ دیا، حالانکہ آپ کو چاہئے تھا
کہ جس طرح یہ بے سرویا باتیں آپ نے دل سے گھڑ لی ہیں، ان کے لئے غلط
حوالے بھی تراش لیتے ''حق گو' صاحب اس افتراء پردازی و بہتان طرازی سے
آپ اینے مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکتے، جب کہ خود صحاح میں ذیل کی حدیثیں
آپ کی تکذیب کے لئے موجود ہیں۔

# ''حق گو' کے افتر اوُل کا جواب بروئے احادیث

 عورتوں اور بچوں کوتل کرنے سے منع کیا، اور ابوداؤدود مگر کتب صحاح میں ہے، کہ کسی لڑائی میں آنخضرت سکا ٹیڈیا نے کسی عورت کو مقتول پایا، تو بڑی ناگواری ظاہر فرمائی۔ ان حدیثوں سے ''حق گو' صاحب کی پہلی اور دوسری بات کے بےسرو پا اور افتراء ہونا آفتاب کی طرح روشن ہے۔

صحدیثوں میں کوئی ایسا واقعہ مذکور نہیں ہے، کہ آنخضرت مَنَّ الیُّیْمِ نے جنگ خیبر میں خزانہ چھپانے والوں کو آگ سے عذاب دیا، بلکہ اس کے برخلاف ابوداؤد میں مذکور ہے، کہ جی بن اخطب کے بھائی سعیہ سے آنخضرت مَنَّ الیُّیْمِ نے خزانہ کی نسبت دریا فت کیا، اور اس نے چھپایا، کیکن اس کا کچھ ذکر نہیں ہے، کہ آنخضرت مَنَّ الیُّیْمِ نے اس کوکوئی معمولی ہی سزا دی، اور بعض لوگ جو یہ کہہ دیا کرتے ہیں کہ کنانہ یہودی اس جرم میں مارا گیا، تو یہ بالکل غلط ہے، کنانہ محمود بن مسلمہ کے قصاص میں مارا گیا ہے، جسیا کہ تاریخ طبری میں مصرح ہے، اور یوں بھی یہ بات لغوم علوم ہوتی ہے، اس کے جا کہ اگر کنانہ کا یہی جرم شعیہ نے بھی کیا تھا، تو یہ جرم سعیہ نے بھی کیا قار کوئی نہیں کرتا، بہر حال حدیثوں میں اس الزام کا کوئی نشان نہیں۔

کیتوں کے برباد کرنے کا کوئی واقعہ صدیثوں میں مذکور نہیں ہے، ہاں غزوہ بی نفیر میں لیند (ایک قسم کی مجبور) کے پچھ درخت کوانے اور ان کے جلوانے کا ذکر ضرور ہے، لیکن بیتنہا حدیثوں میں نہیں، بلکہ قرآن مجید میں بھی مذکور ہے، اور خدا تعالی نے اس کا ذکر کرتے ہوئے بجائے اظہار ناراضی کے اپنی رضا مندی کا اظہار فرمایا ہے، کہ بیسب ہماری اجازت وخوشی سے ہوا ہے، سورہ حشر میں ارشاد ہوتا ہے کہ "و ما قطعتم مِنْ لِیْنَةِ اوْ ترکتُمو هَا قائمةً عَلَی اصُولها فباذن اللّٰه ولیخزی الفاسقین" (یعنی) تم نے لینہ کے جودرخت کائے یاان کواپنی جڑوں برکھڑا رہنے دیا، تو بیسب اللہ کے تھم سے تھا، اور تا کہ خدا فاسقوں کو ذکیل ورسوا

کر ہے۔

## حضور سَلَيْنَا إِلَى كَاعْفُوعام اور كرم بِ يايان

کو تہ تیج بے در لیخ کرانا بھی حدیثوں سے ٹابت نہیں ہوتا، بلکہ وہ آپ کے عفو عام اور کرم بے پایاں کے واقعات سے بھری ہوئی ہیں، غزوہ بدر، غزوہ بنی مصطلق، فتح مکہ اور ہوازن کے اسیروں کے حالات مشتے نمونہ از خروارے کے طور پر کتب احادیث میں پڑھئے، اور میری تقدیق سیجئے۔

## توريت كى شهادت

اورا گرکسی شخص کو یہود بنو قریظہ کے واقعات سے دل میں خلجان پیدا ہو، تو وہ توریت کتاب استثناء کی بیرآ بیتیں پڑھے۔

''اور جب تو کسی شہر کے پاس ان سے لڑنے کے لئے آپنچے، تو پہلے اس سے صلح کا پیغام کر، تب یوں ہوگا کہ اگروہ تجھے جواب دے کہ صلح منظور، اور دروازہ تیرے لئے کھول دے تو ساری خلق جو اس شہر میں پائی جائے، تیری خراج گزار ہوگی، اور تیری خدمت کرے گی، اورا گروہ تجھ سے صلح نہ کرے بلکہ تجھ سے جنگ کرے تو اس کا محاصرہ کر، اور جب خداوند تیرا خدا اسے تیرے قبضہ میں کر دے، تو وہاں کے ہرا یک مرد کو تلوار کی دھار سے قل کر، گرعورتوں اور لڑکوں اور مویثی کو اور جو پچھاس شہر میں ہواس کا سارا لوٹ اینے لئے لے۔'' کے

اس سے اس کویقین ہو جائے گا کہ یہود بنی قریظہ کو جوسزا دی گئی، وہ بعینہ ان کی شریعت کےمطابق تھی، چنانچہ اسی وجہ سے سردار بنی قریظہ نے اپنے قتل سے پہلے میہ کہا کہ۔

له کتاب استثناء ب ۲۰

''یہ جو پچھ ہور ہا ہے، یہی تھم الہی تھا، اور ایساہی لکھا ہوا تھا۔'' کہ کافروں کی اسیر عورتوں کو کنیز بنانے کا الزام بھی نہایت بے ہودہ الزام ہے،

تاریخ شاہد ہے کہ یہ دستور نہایت قدیم ہے، اور مہذب سے مہذب حکومتوں میں اس کا رواج ہمیشہ رہا ہے، اور اگلی شریعتوں نے بھی اس کو جائز رکھا ہے، چنانچہ توریت کی کتاب استثناء کے باب ۲۱ میں اس کی اجازت بھراحت مذکور ہے، لہذا اتنا مذہب اسلام کو نشانۂ ملامت بنانا (جیسا کہ غیر مسلموں نے کیا ہے) سخت بے انصافی وبد کی کتاب اس کے بازور سے نیادہ بے راضافی وبد گوئن نے کہا ہے) اس لئے کہ قرآن کریم نے متعدد مقامات میں ''او ما ملکت کو نشانگ میں ''او مال کے کہ قرآن کریم نے متعدد مقامات میں ''او ما ملکت ایسانگ میں نے کیا ہے ) اس کے کہ قرآن کریم نے متعدد مقامات میں ''او ما ملکت ایسانگ میں اس کے ساتھ ''مِما افاء الله علیٰ ک'' کے الفاظ بھی ہیں، جو مال نے نیا ہوتے ہیں، جو جنگ میں غنیمت کے طور پر حاصل موتی ہیں۔ جو جنگ میں غنیمت کے طور پر حاصل ہوتی ہیں۔

#### عرينين كاواقعه

اس کے بعد''حق گو' صاحب نے عرینین کا واقعہ صحیحین سے نقل کر کے لکھا

آ''ڈاکٹرزویمرایک متعصب امریکن مشزی نے اس روایت کو ہو بہو فوٹو سے چھاپا ہے ﴿ ایک ایسا شخص جو جانور کے وحشانہ ذن کا اور تیر باراں کرنے پرختی سے منع کرتا ہے، اور اس وقت جب کہ آپ کے چچا محزہ کا میدان احد میں مثلہ کیا گیا، بدلہ نہیں لیتا، وہ ایک انسان کو ایس ہے دردی سے قتل کرائے ناممکن ہے ﴿ اس روایت کے متن اور اسناو میں اختلاف و تناقض ہے ﴿ یہروایت صرف حضرت انس سے مروی میں اختلاف و تناقض ہے ﴿ یہروایت صرف حضرت انس سے مروی

ہے، دوسرے سی صحابی نے اس کا تذکرہ نہیں کیا ﴿ اس روایت میں پیشاب پینے کا حکم دینا بھی ذکور ہے، تو کیا حضور مَلَّاتِیْنِ اَ پاک اور حرام چیزوں کے استعال کا بھی حکم دیتے تھے۔''

#### امراوّل كاجواب

''حق گو' صاحب یورپ وامریکہ سے ایسے مرعوب ہیں، کہ جس بات کوکسی یورپین یا امریکہ نے معاوب کہ دیا، وہ اس کو معیوب اور قابل نفرت سمجھنے لگتے ہیں، لیکن میم عوبیت یا تقلید جامدان ہی کو مبارک ہو، مسلمانوں کے نزدیک حسن وقتح کا واحد معیار خدائے تعالی ورسول مَنْ اللَّیٰ کا استحسان واستجان ہے، زویمر نے اگر اس روایت کو فوٹو سے چھاپا تو یہ اس کی بے عقلی و بددیا تی ہے، اور اس کو ''متعصب امریکن مشری' ، جانتے ہوئے آپ کا اس کی اس حرکت سے متاثر ہونا اور اس حدیث کا انکار کر دینا بھی سخت نافہی ہے، آپ کو عقل سے کام لینا چاہئے تھا، کہ متعصب کا انکار کر دینا بھی سخت نافہی ہے، آپ کو عقل سے کام لینا چاہئے تھا، کہ متعصب عیسائی قرآن کریم، رسالت آ مخضرت مَنَّ اللّٰیٰ اور اسلام میں سے کس چیز پر حرف عیسائی قرآن کریم، رسالت آ مخضرت مَنَّ اللّٰیٰ اور اسلام میں سے کس چیز پر حرف گیری نہیں کرتے ، اور ان میں سے کس کام صحکہ نہیں اڑاتے ، تو کیا آپ ان چیزوں سے بھی ہاتھ دھو بیٹھیں گے؟

## عيسائی اینے گھر کی خبرلیں

آپ نے بیربھی نہ سوچا کہ زویمر کواس روایت پرحرف گیری کا کیاحق حاصل تھا، جب کہ عہد نامہ قدیم کی متعدد کتابوں میں مرتد کے ل کا صریح حکم موجود ہے۔ ادر کتاب خروج ب۳۲ میں بنی اسرائیل کے ارتد اداور گوسالہ پرتی کے قصہ میں مذکور

"تب بنی لاوی اس کے پاس جمع ہوئے، اور اس نے انہیں کہا، کہ

له كتاب استثناء ب١٧ اور ب١٣ اور كتاب احبار ب٢٤

خداوند، اسرائیل کے خدا نے فرمایا ہے کہتم میں سے ہرمرداپی کمر پر تلوار باندھے اور ایک دروازے سے دوسرے دروازے تک تمام لشکر گاہ میں گزرتے پھرو، اور ہرمردتم میں سے اپنے بھائی کو اور ہرایک اپنے دوست اور ہرایک آ دمی اپنے قریب کوئل کرے، اور بنی لاوی نے موٹی کے کہنے کے مطابق کیا، چنانچہ اس دن لوگوں میں قریب تین ہزار مرد مار نے پڑے، اور موٹی نے کہا کہ آج خداوند کے لئے اپنے تئیں مخصوص کرو ہرایک مرد اپنے بیٹے اور اپنے بھائی پرحملہ کرے، تاکہ وہ آج تمہیں برکت دے۔''

زویمرکوانصاف کی ہواگی ہوتی توسات آٹھ مرتدین کے بجائے ان تین ہزار آدمیوں کے 'نہایت بے دردی' سے صرف ایک دن میں قتل کئے جانے کا فوٹو تھینج کر بتاتا کہ یہ اس عہدقدیم کی تعلیم ہے جس کو جاری کرنے کے لئے حضرت میں علیلیا کہ دنیا میں آئے تھے، آخریہ کیا کہ دوسرے کی آٹھ کا تنکا تو نظر آتا ہے، کیکن اپنی آٹھ کا شہتے نظر نہیں آتا ؟

## امرثانى ير ٌ تُفتَكُو

"حق گو' صاحب! ہوش میں آ ہے، حدیثوں کا انکارکرنے کے بعد آپ کے لئے ممکن نہیں، کہ آنخضرت مَلَّ اللَّیْمِ کا جانوروں کے وحشیانہ ذرج اور تیر بارال کرنے سے منع کرنا، اور حضرت حزہ ڈلاٹیؤ کے مثلہ کا بدلہ نہ لینا بیان کرسکیں بیسب با تیں تو حدیث ہی کی بدولت معلوم ہو سکتی ہیں۔ اور اس کے آپ منکر ہیں۔ لہذا یا تو انکارِ حدیث صدیث سے تو بہ کیجئے، یاان باتوں کا ذکر چھوڑ ہے، کہئے اب تو آپ کے لئے حدیث حلق کی ہڈی ثابت ہوئی ہوگی، کہ اگتے ہے نہ نگلتے ہے، بہر حال خوب سوچ کر جواب د یجئے، اور اس کے بعد اپنی دوسری بدحواسی ملاحظہ کیجئے، کہ آپ عرینین کے جواب د یجئے، اور اس کے بعد اپنی دوسری بدحواسی ملاحظہ کیجئے، کہ آپ عرینین کے

170

قتل کو'' بے دردانہ انتقام'' سے تعبیر کرتے ہیں، حالانکہ آپ نے خود ہی عرینین کے واقعہ میں نقل کیا ہے کہ:

'' ( ) وہ مرتد ہو گئے ( یعنی مسلمان ہونے کے بعد دین سے پھر گئے ) اور ( ) آنخضرت مَنَّاثَیْنَا کے چرواہے کو مار ڈالا ( ) اور اونٹوں کو بھی ہا تک لے گئے۔''

لیعنی انہوں نے تین بڑے جرم کئے تھے،ار تداداور قبل ناحق ،اور ڈاکہ زنی،ان میں سے تنہا ارتداد اتنا بڑا جرم ہے، جس کا اور کوئی جرم مقابلہ نہیں کرسکتا، اور ہر شریعت میں اس کی سزاقل قرار دی گئی ہے، تورات کی تصریحات پہلے آپ ملاحظہ کر چکے ہیں۔

#### سزائے ارتداداور قرآن

توریت کے اسی واقعہ کو قرآن نے یوں بیان کیا ہے:

﴿ وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ اَنْفُسَكُمْ بِاتِخَاذِ كُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَى بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُوا اَنْفُسَكُمْ ذَايِّكُمْ فَاقْتُلُوا اَنْفُسَكُمْ ذَايَّكُمْ فَيَابَ عَلَيْكُمْ اَنَّهُ هُو التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ كَا التَّوْبُ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ ﴾ الرَّحِيْمُ ﴾

تَرْجَمَنَ: ''(لیمنی) اور یاد کرو جب موی (علیمیاً) نے اپنی قوم سے کہا کہا ہے۔ کہا کہا ہے میری قوم اہم نے بچھڑے کو اپنا معبود بنا کرانی جانوں پرظلم کیا، اپنے خالق کی بارگاہ میں تو بہ کرو، کہ اپنے لوگوں کو قل کرو، یہ تمہارے لئے تمہارے خالق کے نزدیک اچھاہے، وہ بہت توجہ کرنے والا مہر بان خداہے۔''

د کیھئے قرآن نے بھی ارتداد کی سزاقل ہی بتائی ہے، لیکن چونکہ آپ جیسے تعلیم یافتہ لوگوں کے نزد کی ایمان کی کوئی قیمت نہیں ہے، اور کفروشرک کوئی جرم نہیں ہے،

ارتئے آج سکا ہے نہ کے سے سکت کے ایکان کی کرد کی ایکان (حالانکه اگرآپ هقیقهٔ قرآن کے متبع ہوتے ، تو شرک سے بڑھ کرآپ کے نزدیک کوئی جرم نہ ہوتا، کہ خدا فرما تا ہے ''اِنَّ الشِّرْكَ لَظلمٌ عَظِیْم ''یعنی شرک بے شبہہ بہت بڑاظلم ہے ) اس لیے اس جرم کوکئی اہمیت بھی نہ دیجے ، تو باقی دو جرم ہی کیا کم بیں قتل ناحق کے بدلے قل ، اسی طرح راہزنی کی سزامیں راہزن کی گردن اڑا دینا سولی دینا ، اورالئے ہاتھ پاؤں کا ٹنا قرآن کا صری حتی تھم ہے ، قتل ناحق کے باب میں ''کتب عَلَیْکمُ القصاصُ فی القتلی'' وغیرہ کی تلاوت کیجئے۔

#### راہزنوں کی سزا

اورراہزنوں کے بارے میں ارشاد ہے:

﴿إِنَّمَا جَزَآءُ الَّذِيْنَ يُجَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا آنُ يُّقْتَلُوا آوُ يُصَلَّبُوا آوُ تَقَطَّعُ آيُدِيهِمُ وَارُجُلُهِمُ مِنْ خِلَافٍ آوُ يُنْفَقُوا مِنَ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيً فَي الدُّنيَا ﴾

کیا قرآن کے اس تھم کے بعد بھی عرینین کے قبل کو بے دردانہ انتقام کہیں گے؟ کیا قرآن نے ان مجرمول کے ساتھ ہمدردی کی تعلیم دی ہے؟ اچھا قرآن نہیں، دنیا میں کسی قانون ملکی نے ایسے مجرمول کے ساتھ ہمدردی کو جائز رکھا ہے، کیا آپ نے کسی حکومت کی تاریخ میں پڑھا ہے، کہ اس نے خونیوں، حکومت کے باغیوں اور ڈاکوؤں کو جا گیریں خلعتیں اور منصب دیئے ہوں؟ اگر نہیں تو پھر یہ حدیث آپ کی آنکھوں میں کیوں کھٹک رہی ہے۔

#### عرینین کی سفا کیان

اس کے بعد سنئے کہ عربینین نے ایک ہی نہیں بلکہ کئی چروا ہوں کوتل کیا تھا۔ اور

له مسلم: ۲/۷۰، نسائی: ۲/۲۲

صحیح ابن حبان میں "فیم ما لوا علی الرعاة فقتلوهم" (لیمنی عرینین چرواہوں کی طرف جھے، اور ان کو مار ڈالا) اور انہوں نے چرواہوں کی آنکھوں میں گرم سلائیاں بھی پھیریں تھیں، مسلم (جلد اصفحہ ۵۸)، ترفدی (صفحہ ۳۱)، نسائی (جلد اصفحہ ۱۹۸۸) میں حضرت انس ڈاٹٹو کا بیان ہے، "انتما سَمَلَ النبیُّ صلّی اللّه علیه وسلّم اعینهُ لَم لاَنَّهُمْ سَمَلُوا اعین الرعاة." (لیمنی) آنخضرت سَائٹی اللّه غیم وائی کہ انہوں نے جرواہوں کی آنکھوں میں سلائی اس لئے پھروائی کہ انہوں نے جرواہوں کی آنکھوں میں سلائیاں پھیریں تھیں۔اورسیر کی کتابوں میں بی تصریح بھی ہے کہ انہوں نے چرواہوں کو جرواہوں کو خرواہوں کو جرواہوں کی جرواہوں کی جرواہوں کی جرواہوں کی جرواہوں کی جرواہوں کی انہوں میں بی تصریح بھی ہے کہ انہوں نے چرواہوں کو مارا تھا، بعینہ ایس بی سرااان کودی گئی تا کہ پھران حرکات ناشائستہ کی جراہوں کو مارا تھا، بعینہ ایس بی وجہ ہے کہ اس کے بعد سی کو ایس سرا آپ نے نہ جرات کوئی نہ کرے، چنانچہ کہی وجہ ہے کہ اس کے بعد سی کو ایس سرا آپ نے نہ جرات کوئی نہ کرے، چنانچہ کہی وجہ ہے کہ اس کے بعد کسی کو ایس سرا آپ نے نہ حرات کوئی نہ کرے، چنانچہ کہی وجہ ہے کہ اس کے بعد کسی کو ایس سرا آپ نے نہ دی۔

#### مثله کرنے سے حضور صَّاللَّهُ مِّا کی ممانعت

بلکہ اس کے بعد خطبہ میں آنخضرت منا الیہ اس ڈاٹھی برائیاں بیان کیں، اور سخق سے اس کوممنوع قرار دیا، جیسا کہ خود حضرت انس ڈاٹھی نے بیان کیا ہے۔ کو غیر موذی بے زبان جانوروں پرخونی اور ڈاکوعر نیوں کو قیاس کرنا بھی ''حق گو' صاحب ہی کی عقل جائز رکھتی ہے، اسی طرح حضرت جمزہ ڈاٹھی کے مثلہ پر بھی غریبوں کے ظلم وستم کو قیاس نہیں کیا جا سکتا، اس لئے کہ اولاً تو مرتد اور اصلی کا فر کے احکام جدا جیں، ٹانیا آنخضرت منا ٹھی اس ظلم وستم کا انتقام نہ لیتے تھے، جس کا تعلق براہ راست آپ سے ہو، حضرت جمزہ ڈاٹھی کی مظلومیت اسی قسم سے تھی، لیکن دوسر سے مسلمانوں پر جوظلم وستم ہوتا تھا، اس کی واجبی سزا ظالموں کو ضرور دیتے تھے، اس لئے کہ اگر ایسانہ کرتے، تو مظلومین کی دادر سی نہوتی، اور نہ ظالموں کی عبرت ناک سزا کہ کہ اگر ایسانہ کرتے، تو مظلومین کی دادر سی نہ ہوتی، اور نہ ظالموں کی عبرت ناک سزا دیکھر کر دوسر نے لوگ طلم سے باز رہتے ، عرینین کاظلم اسی قبیل سے تھا، اس لئے ان کو دیکھر کر دوسر نے لوگ طلم سے باز رہتے ، عرینین کاظلم اسی قبیل سے تھا، اس لئے ان کو دیکھر کر دوسر نے لوگ طلم سے باز رہتے ، عرینین کاظلم اسی قبیل سے تھا، اس لئے ان کو دیکھر کیاں کو دیکھر کی دوسر نے لوگ کے اور کی کا دیاں کو دیکھر کو دیس نے لائے ان کو دیکھر کیاں کو دیس کے دیکھر کر دوسر نے لوگ کی دوسر کو گوگی کیوں کو دیکھر کر دوسر نے لوگ کیا کہ کیاں کو دیکھر کر دوسر نے لوگ کیاں کو دیس کو دیاں کو دیکھر کی کھی کی کیوں کیاں کو دیس کے دیاں کو دیس کیا کہ کیاں کو دیکھر کیا کہ کو دیاں کو دیکھر کو دیاں کو دیس کیا کہ کا کیا کہ کو دیاں کو دیاں کیا کہ کو دیتا کیا کہ کو دیس کے دیں کا کیاں کو دیست کیا کے دیاں کو دیس کے دیاں کیا کھیں کی دیاں کیا کی کیاں کیاں کو دیاں کیاں کی دو دیس کیاں کیا کہ کو دیاں کیا کی کو دیاں کیا کو دیاں کیا کیاں کیاں کیا کہ کیا کہ کیاں کیا کہ کو دیس کی دو دیں کیا کہ کو دینے کیا کہ کو دی کیا کہ کو دیاں کیا کہ کو دیاں کیا کو دیاں کیا کو دیاں کیا کہ کو دیاں کیا کہ کو دی کیا کو دیاں کیا کہ کو دیاں کیا کو دیاں کیا کر دیاں کیا کیا کہ کیا کہ کو دیاں کیا کیا کہ کو دیاں کیا کو دیاں کیا کیا کہ کو دیا کر دیاں کیا کیا کیا کہ کیا کیا کہ کو دیاں کیا کو دیاں کیا کو دیاں کیا کیا کہ کو دیا کر دیا کیا کیا کو دیاں کیا کیا کو دیا کیا کو دیا کیا کر دیا کر دیا کر دیا کر دیا کر دیا کر ک

ہزادیناضروری اور واجب تھا، آ دمی اپنے حقوق چھوڑ دے، اور معاف کر دے، کیکن دوسروں کے حقوق کومعاف کرنے کا اس کوچی نہیں ہے۔

#### امرثالت يربحث

''حق گو' صاحب نے اس روایت کے متن واسناد کے اختلاف کا جو ذکر کیا ہے، وہ ان کی ناواقفیت کی بین دلیل ہے، متن میں انہوں نے بیا ختلاف دکھایا ہے کہ ہیں ان کو بیاسا تر پاکر مارنا ندکور ہے، اور کہیں آنکھوں میں کا نئے چھونے کا ذکر ہے، مگر واقعہ بیہ ہے کہ اس کو اختلاف بیانی کہنا نامجی ہے، بات بیہ ہے کہ عرینین کے ساتھ بید دونوں معاملے ہوئے تھے، مگر راویوں نے جب قصہ کو مختر کر کے بیان کیا تو کسی نے بیجز وحذف کر دیا، اور کسی نے وہ جز وحذف کر دیا، چنا نچہ یہی وجہ ہے کہ جن روایتوں میں تفصیلی بیان ہے، ان میں دونوں با تیں مذکور ہیں۔ اور اسناد میں بید اختلاف دکھایا ہے کہ:

ایک جگہ ہے "محمد بن الصلت، حدثنا الولید حدثنا الاوزاعی عن یحیلی عن ابی قلابة عن انس" دوسری جگہ ہے" موسی بن اسمعیل عن وهب عن ایوب عن ابی قلابة" لیکن ہے جی کوئی اختلاف نہیں ہے، قصہ یول ہے کہ ابوقلا بہ کے دوشاگر دہیں، ایک ایوب دوسرے یجی اوران دونوں نے ابو قلا بہ سے اس حدیث کو سنا ہے، پھر ایوب سے وہیب نے اور ان سے موئی بن اسمعیل نے اس حدیث کو سنا ہے، اور یجی سے اوزای نے، اوراوزای سے ولید نے اس حدیث کو سنا ہے، اور یجی سے اوزای نے، اوراوزای سے ولید نے اور ولید سے مثل کرد ہیں، اوران دونوں سے انہوں نے اس حدیث کو سنا ہے، اس کے کہیں موئی شاگرد ہیں، اور ان کی بیان کی ہوئی روایت ذکر کرتے ہیں، اور کہیں محمد بن الصلت کے واسطہ سے ان کی بیان کی ہوئی روایت ذکر کرتے ہیں، اور کہیں محمد بن الصلت کے واسطہ سے اس روایت کوذکر کرتے ہیں، یوسی ہے کون کی الیم معمولی اور

ك نسائه : ۱۲۲/۲ ۱۲۷

کثیرالوقوع بات بھی''حق گو''صاحب کو سمجھانی پڑتی ہے ذوق بازیگئر نہلان ہے سراسر یہ زمین ساتھ لڑکوں کے بیڑا کھیلنا گویا ہم کو

ساتھ کرلوں کے پڑا کھیان کویا ہم کو "دخق گون صاحب آپ اس کی مثال یوں سیھے کہ پروفیسر براؤن کی کوئی تحقیق آپ سے ان کے دوشا گر نکلسن اور اسمتھ بیان کریں اور آپ اس تحقیق کوفل کرنے کے وقت بھی یوں کہیں کہ مجھ سے اس کونکلسن نے بیان کیا، اور بھی کہیں کہ مجھ سے اسمتھ نے بیان کیا، تو اس کو اختلاف بیانی نہ کہیں گے، بلکہ کہا جائے گا، کہ دونوں بیان تھے ہیں۔

#### امررابع برگرفت

یہ بھی'' حق گو' صاحب کی لاعلمی اور اُنتہائی ناوا قفیت ہے، اس واقعہ کوحضرت انس ڈلافٹۂ کے علاوہ حضرت عاکشہ ڈلٹٹۂا نے اور حضرت ابن عمر ڈلٹٹۂنا نے اور حضرت سلمة بن الاکوع ڈلٹٹۂ نے بھی روایت کیا ہے۔

#### امرخامس يرنظر

حدیث مذکور پر''حق گو' صاحب کا پانچواں اعتراض بھی قلت تدبر کا نتیجہ ہے،
پیشاب بےشک ناپاک ہے، اور اس کا استعال بھی بے شبہہ حرام ہے کیکن آپ نے
غور نہیں کیا، کہ عرینین کو استسقاء کی بیاری ہوگئ تھی، اطباء کی قلت، دوا خانوں کے
فقد ان اور بے زری کی وجہ سے کوئی دوسراعلاج ممکن نہ تھا، اور عرب لوگ اس مرض کا
علاج اونٹ کا پیشاب پلاکر کیا کرتے تھے، اس لئے آنخضرت مُنالیا ہے ان کی جان
بچانے کے لئے اونٹوں کا پیشاب پینے کی اجازت دی، جیسا کہ قرآن کریم نے
مردار اور دم مسفوح وغیرہ کوحرام قطعی بتاتے ہوئے اس شخص کے لئے بھدر سدر مق

له نسائی: ۱۲۷/۲ گه نسائی: ۱۲۷/۲ ابوداؤد: ۱٤٠/۲ گه زرقانی: ۱۷٦/۲

استعال کرنے کی اجازت دی، جس کی بھوک پیاس سے جان جا رہی ہو "فمن اضطر غیر باغ ولا عاد فلا اثم علیه" کیوں" حق گؤ" صاحب! کیا یہاں بھی آپ بیسوال کربیٹھیں گے کہ کیا خدا مردار کھانے کی اجازت دیتا ہے؟ تو پھراسی عرینین کے واقعہ کو بھی قیاس کر لیجئے۔

"حق كو"صاحب في ساتوال عنوان يول قائم كيا بي:

آ مخضرت مَا لَيْنَا اللهُ عَلَيْهِ مِعْلَى عَا كَشَهُ وَلَيْنَا اللهُ عَالَكُ عَالَتُهُ وَلَيْنَا اللهُ عَالَى عمر میں نکاح کرتے ہیں

اوراس کے ماتحت حضرت عائشہ رہا تھا کے نکاح اور زخصتی کا واقعہ نقل کر کے لکھتے ہیں:

"فاح کے لئے بلوغ کی شرط نہ صرف قرآن کے صاف صریح الفاظ "حتی اذا بلغوا النکاح" سے ثابت بلکہ کوئی متمدن قانون نہیں ہے، جو نکاح کے لئے بلوغ کو ضروری نہ کہتا ہو، نکاح سے میری مراد خلوت صححہ اور جماع ہے، اسلام میں نکاح ہی نہیں ہوتا ہے جب تک کہ عورت بالغ نہ ہو، کیونکہ ایجاب وقبول کے لئے شرط بلوغ ہے، عرب میں ہرزمانہ میں بلوغ کی عمرزیادہ رہی ہے۔"

''حق گو' صاحب کا بیفر مانا تو ایک حد تک بجاہے کہ خلوت و جماع کے لئے بلوغ شرط ہے، کیکن اس سے بہتر عنوان بیتھا کہ، اہلیت وصلاحیت شرط ہے۔

#### جواز نکاح کے لئے بلوغ شرط نہیں

باقی انکاید دعویٰ که نکاح کے لئے بلوغ کی شرط قرآن کے الفاظ "حتی اذا بلغوا النکاح" سے ثابت ہے، بالکل غلط ہے" حق گؤ" صاحب کومعلوم ہونا

چاہئے، کہ جس آیت کے بیالفاظ ہیں، اس میں نکاح اور اس کے شرائط کا بیان نہیں ہے، بلکہ مال بیتیم کی نگرانی وحفاظت کا حکم اس میں مذکور ہے، اوراس کا حاصل یہ ہے كه "جب يتيم بيج نكاح كو بهني جائيں، اورتم كومحسوں ہو كه اب وہ اپنے مال كى حفاظت کر مٰیں گے، تو ان کوان کا مال دے دو۔'' قر آن کے الفاظ یہ ہیں ''حَتّٰی اذا بَلغُوا النكاح فَإِن آنستم مِنهم رُشدافا دفعُوا اليهِمُ اموالهم'' بَاليَّ کہ ان میں کس لفظ سے ثابت ہوتا ہے، کہ نکاح کے لئے بلوغ شرط ہے اور اس کا یہاں کیامحل ہے؟ اگر کہئے کہ آیت میں اگرچہ نکاح کا حکم مذکور نہیں، تاہم ''إِذَا بَلغُوا النِكاح" سے بيمتفاد ہوتا ہے، كەانسان ابتدائے بيدائش سے ہى جماع کے قابل نہیں ہوتا بلکہ اس کے لئے کوئی خاص وقت ہوتا ہے اس لئے فرمایا کہ 'جب یتیم بچے نکاح کو یعنی اس کے وقت کو پہنچ جائیں'' تو میں کہوں گا کہ بے شک بیضرور مستفاد ہوتا ہے کیکن اس خاص وفت کا بیان قر آن میں نہیں ہے، لیعنی اس وفت کی قر آن نے تعین نہیں کی کہوہ حیض کی ابتداء یا آغاز احتلام کا وقت ہے، یا عمرانسانی کا کوئی معین سال ،مثلاً پندر ہواں یا اٹھار ہواں سال ، یا وہ وفت جب کہ مرد وعورت میں جماع کی قوت پیدا ہو جائے ، چاہے حیض یا احتلام شروع ہویا نہ ہو، اور عمر کے پندرہ یا اٹھارہ سال پورے ہوئے ہوں یا نہ ہوں، پس جب قر آن میں پیغیین نہیں ہے تو آپ کا مدعاکسی طرح ثابت نہیں ہوسکتا، اور نہ آیت آپ کے مفید مطلب ہو

بيآيت "حق كؤ كه معاكي خلاف ہے

بلکہ اگر آپ غور کریں گے تو بیہ آیت آپ کے مطلب کے لئے بہت مضر ثابت ہوگی، وہ اس طرح کہ اگر جماع کے لئے اللہ کے علم میں کوئی خاص سال عمر کا متعین ہوتا، اور اس سے کم عمر میں وطی حرام ہوتی تو صاف صاف اس سال معین کا نام لینے میں کیا قباحت تھی ؟ خصوصاً جب کہ قرآن کے سوا (بزعم منکر حدیث) اور کوئی ذریعہ بیان بھی موجود نہ تھا، پس دوحال سے خالی نہیں، یا تو اس وقت خاص کی تعین اللہ نے اللہ سے اللہ علیہ ہوگی، اور لوگوں کو مامور کیا ہوگا کہ رسول اللہ سے اللہ قول وفعل سے اس خاص وقت کی تعیین معلوم کرو، یا پھر اس کو زوجین اور الن کے اولیاء کی رائے پر چھوڑا ہوگا کہ زوجین خود یا ان کے سر پرست عرف و عادت اور جسمانی حالت وغیرہ کے ذریعہ جھیں کہ ان میں جماع کی قوت وصلاحیت پیدا ہوگئ جسمانی حالت وغیرہ کے ذریعہ جھیں کہ ان میں جماع کی قوت وصلاحیت پیدا ہوگئ ہے یا نہیں، بہر حال کسی شق میں جماع کے لئے کسی خاص عمر کی تحدید قرآن سے خابت نہ ہوگی، نہ بلوغ بمعنی حیض واحتلام یا عمر خاص کا شرط نکاح جمعنی جماع ہونا اس سے ثابت ہوگا، اور اگر ''حق گو' صاحب پہلی شق اختیار کریں گے، تو ان کو حدیث کا جبت ہونا بھی علی الرغم ماننا پڑنے گا، اسی طرح اپنے اس فقرہ میں بھی کہ:

د' اسلام میں نکاح ہی نہیں ہوتا جب تک عورت بالغ نہ ہو۔''

انہوں نے خلط مبحث کر دیا، اس لئے کہ اگر یہاں بھی نکاح سے مراد خلوت ہے تو یہ وہی پہلی بات ہوئی، لہذا تکرار بے فائدہ ہے، نیز اس کی بیعلت بیان کرنا کہ ''ایجاب وقبول کے لئے بلوغ شرط ہے۔''

بالکل ہے جوڑ بات ہے، ہرآ دمی جانتا ہے کہ ایجاب وقبول کی ضرورت نکاح بمعنی عقد میں پیش آتی ہے، بلکہ نکاح بمعنی عقد اسی ایجاب وقبول کا دوسرا نام ہے، اور اگر یہاں نکاح سے مراد عقد ہے، تو گزارش ہے کہ آپ کے اس فقرہ میں کہ ایجاب وقبول مراد ہے، اگر کہئے کہ میاں ایجاب وقبول مراد ہے، اگر کہئے کہ میاں بیوی کا تو جناب والا کو معلوم ہونا چاہئے کہ نابالغوں کے نکاح میں ایجاب وقبول ان کے ولی و سر پرست کرتے ہیں، اور انہی کے ایجاب وقبول کا جس کو وہ نابالغ کی جانب سے بحثیت سر پرست کرتے ہیں، اعتبار کیا جا تا ہے، اور اگر کہئے کہ اولیاء اور مر پرستوں ہی کا ایجاب وقبول مراد ہے، توضیح ہے، لیکن ولی تو بالغ ہی ہوتا ہے، اور اسی کا ایجاب وقبول مراد ہے، توضیح ہے، لیکن ولی تو بالغ ہی ہوتا ہے، اور اسی کا ایجاب وقبول سے نابالغوں کا نکاح ہوتا ہے، پس میاں بیوی کی نابالغی کچھ

رَسَّائِلُ اعْظِیْ <u>نفرة الحدیث</u> مضرنه ہوگی، پھرآپ نے یہ کیسے لکھ دیا، کہ اسلام میں نکاح ہی نہیں ہوتا، جب تک کہ عورت بالغ نه ہو۔''

## ایجاب وقبول سرپرستوں کی طرف سے بھی ہوسکتا ہے

اوراگرآپ کا خیال ہے کہ ولی کوئی چیز نہیں اور جب تک کہ میاں بیوی ایجاب و قبول ندکریں، نکاح نہیں ہوسکتا،اور نابالغ ایجاب وقبول کے اہل نہیں ہیں،اس کئے نابالغوں کا نکاح ممکن نہیں ہے،تو یہ چض بے بنیاد و بے دلیل خیال ہے مسلمانوں میں کوئی فرقہ آپ کا ہم خیال نہیں نہ اس خیال کی تائید کسی حدیث سے ہوتی ہے، نہ آیت ہے، بلکہ قرآن کی متعدد آیات ہے اس خیال کی تر دید ہوتی ہے، ایک مقام يرار ثادم "لَا تَنكحُوا المشركيْنِ حَتَّى يُؤمنُوا"ا اولياء! نه تكاح كرو (اینی بہن بیٹیوں کا) مشرکین سے یہاں تک کہ وہ ایمان لائیں'' (لعنی جب وہ ایمان لائیں،تواپی لڑ کیوں وغیرہ کوان سے بیاہ سکتے ہو) دیکھئے یہاں ولی سر پرست مردوں کو خطاب کر کے بیتھم وینا اس بات کی ولیل ہے کہ نکاح میں ان کوبھی دخل ہے، دوسری جگہ فرمایا ''وانکحوا الایامی منکم'' یعنی اے ہر پرستو! اینے خاندان کی ان عورتوں کا جن کے شوہر نہیں ہیں، کسی سے نکاح کر دو۔'' اس آیت ہے بھی معلوم ہوا کہ نکاح کر دینے کا اختیار سرپرستوں کوبھی حاصل ہے، اگر ان کو تجھاختیار نہ ہوتا تو بے وجہ بیے کم نہ دیا جاتا۔

اور حدیثوں میں بھراحت بیچکم مذکور ہے کہ نابالغوں کا نکاح سر پرستوں کے

له سورة طلاق کے پہلے رکوع میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ''وَالْنَّی لَمْ یَحِضْنَ'' اس میں نابالغ لڑ کیوں کی عدت بیان فر مائی گئی ہے، ظاہر ہے کہ اگر نابالغوں کا نکاح ناجائز ہوتا توان کے لئے عدت کی بھی ضرورت نتھی، نابالغہ کی عدت کا ہونااس امر کی روثن اور کھلی ہوئی دلیل ہے، کہ یہ زکاح جائز ہے، نہ معلوم منکرین حدیث کی عقلیں اس درجمن کیوں ہوگئ ہیں کہ قر آن شریف کے ایسے آسان اور واضح مسائل کوبھی نہیں سمجھ سکتے ۔ ( قاسمی عفا اللہ عنہ )

آیجاب وقبول سے ہوجا تاہے۔

## ''حق گو'' کی دورنگی

مجھے'' حق گو' صاحب کی اس دورنگی پر تعجب ہے، کہ وہ نکاح کے لئے گواہوں کا ہونا تو ضروری سبھتے ہیں، حالانکہ گواہوں کی ضرورت بھی صرف حدیثوں سے ثابت ہے، قرآن میں اس کا کوئی ذکر نہیں ہے لیکن نابالغ کے نکاح کی صحت کو ولی کے ایجاب وقبول سے تسلیم نہیں کرتے، باوجو یکہ حدیثوں کے علاوہ قرآن سے بھی ثابت ہے۔

''حق گو'صاحب کا بیقول بھی محتاج دلیل ہے، کہ عرب میں بلوغ کی عمر ہمیشہ ہندوستان سے زیادہ رہی ہے''حق گو' صاحب نے کچھ نہ بتایا کہ ان کو اس کا کس طرح علم ہوا، اور اگر کہیں سے بیا ثابت بھی ہو جائے، تو آپ کے پاس اس کی کیا دلیل ہے کہ بھی اس کےخلاف نہیں ہوسکتا۔

#### خلاف عادت واقعات

کیا دنیا میں عادت کے خلاف واقعات نہیں ہوتے ہیں یہ موقع نہیں ورنہ میں آپ کے معصوم راویوں (بعنی عقلائے فرنگ) کی زبانی ایسے صد ہا واقعات سناتا، اخبارات میں روزانہ ایسے واقعات کی اطلاعات شائع ہوتی رہتی ہیں پس اگر فرض بھی کر لیجئے، کہ عرب میں عموماً لڑکیاں 9 برس میں بالغ نہ ہوتی ہوں، تو اس میں کیا استبعاد ہے، کہ کوئی لڑکی خلاف عادت 9 ہی برس میں بالغ ہوجائے ''حق گو' صاحب کوتو یہی مستبعد معلوم ہوتا ہے لیکن نہایت متند طریق سے ثابت ہے کہ عرب میں بعض لڑکیاں تو برس کی عمر میں نانی ہوگئی ہوں۔ "

۔ له اخبار''مدینہ'' بجنور مجربید کم جولائی ۳۳ میں بیخبر کامل تحقیقات کے بعد شائع ہوئی ہے کہ وکٹوریہ مپتال دہلی میں ایک سات سال ہے کم عمر کی لڑک نے ایک بچہ جنا ہے'' جلت قدر ته''. (اعظمی ) ملے دار قطنبی: ص ۶۲۵

حضرت عائشه صدیقه ظافیا کی نسبت قابل وثوق ذرائع سے معلوم ہے، کہ ان کے جسمانی قوی بہت بہتر تھے، اور ان میں قوت نمو بہت زیادہ تھی ، اس لئے بہت تھوڑی عمر میں وہ قوت ان میں پیدا ہوگئ تھی، جوشو ہر کے پاس جانے کے واسطے ایک عورت کے لئے ضروری ہے، داؤدی نے لکھا ہے "و کانت عائشہ شبت شبابا حسنًا" یعنی حضرت عائشہ واللہ ان بہت عمر گی کے ساتھ س شباب تک ترقی کی تھی ،حضرت عا کشہ ڈاٹٹیٹا کے طبعی حالات توایسے تھے ہی ،ان کی والدہ نے ان کے لئے الیی غذا کا بھی خاص اہتمام کیا تھا کہ وہ جلداز جلدتر قی کر جائیں ، چنانچہ ابوداؤ د (جلد ٢ صفحه ٩٨) اور ابن ماجه (صفحه ٢٣٦) ميں خود حضرت عائشه وَلَيْنِيًّا كابيان مذكور ہے، کہ میری والدہ نے میری جسمانی ترقی کے لئے بہتیری تدبیریں کیں، آخرایک تدبير سے خاطرخواہ فائدہ ہوا،اورميرے جسمانی حالات ميں بہترين انقلاب پيدا ہو گیا،اس کے ساتھ اس نکتہ کو بھی فراموش نہ کرنا جا ہے، کہ حضرت عاکشہ ڈاٹٹیٹا کوخود ان کی والدہ نے بدون اس کے کہ آنخضرت مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله گیا ہو، خدمت نبوی میں بھیجا تھا، اور حضرت عا کشہ طالعینا کی والدہ پر کیا موقوف ہے کوئی ماں اپنی بیٹی کی دشمن نہیں ہوتی ، بلکہ لڑکی سب سے زیادہ اپنی ماں ہی کی عزیز و محبوب ہوتی ہے،اس لئے ناممکن ہے کہانہوں نے صلاحیت واہلیت سے پہلے ان کو رخصت کیا ہو۔

۔ اس حدیث کے غلط ہونے کی پہلی وجہ

اس کے بعد''حق گو'' صاحب حضرت عائشہ ڈٹاٹٹٹا کی رخصتی بعمر نہ سالگی کی تر دید چار وجہوں سے کرتے ہیں:

''اول حضرت اساء حضرت عائشہ کی بہن ان سے دس سال بڑی تھیں،' اوراساء کی عمرانقال کے وقت یعنی الاکھ (''حق گو' صاحب نے سنہ غلط نقل کیا ہے، ساکھ ہونا چاہئے ) میں سوسال سے متجاوز تھی (صحیح یہ سلط نقل کیا ہے، ساکھ ہونا چاہئے ) ہے، کہ سوسال تھی ) حضرت اساء کے بڑے صاجز ادے عبدالرحمٰن بن زبیر آنخضرت مَنَّالِیَّا اِلْمَ کے سامنے اس قدر جوان تھے کہ انہوں نے اس عورت سے نکاح کیا، جس نے اپنے شوہر کی شکایت کرتے ہوئے ان کو کپڑے کے کھونٹ سے مشابہت دی تھی، بہر حال ہجرت کے سال اساء کی عمر ۲۲،۲۵ سال سے کم نہتی، اور اس لئے حضرت عاکشہ کا سن منگٹی کے وقت ۲اسال اور نکاح کے وقت ۱ سال تھا۔''

## ''حق گو' کی''اعلی قابلیت'' کے چند نمونے

''حق گو' صاحب نے اس وجہ میں اپنی قابلیت کی خوب خوب نمایش کی ہے، ا كمال <u>سے حضرت اساء ڈپین</u>ٹئا كاسن وفات <u>٢٧ ف</u>قل كيا، حالانكهاس مي<u>س ٢٧ هے</u> مذكور ہے،اس کتاب سے ان کی عمر سوسال سے متجاوز بتائی، حالانکہ اس میں سوہی کا ذکر ہے، ہجرت کے وقت حضرت اساء ڈلاٹیؤ کی عمر ۲۶،۲۵ سال بتائی، حالانکہ خود ان کی تحریر کے مطابق ۲۴ سال سے زیادہ نہیں ہوتی، حضرت عائشہ ڈیاٹھٹا کی عمر منگنی کے وقت ۱۲ بتائی، حالانکہان کی تحریر سے ہجرت کے وقت بھی حضرت عاشہ ڈھاٹھا کی پیعمر ٹابت نہیں ہوتی بلکہ ۱۷ کے بجائے ۱۳ سال ثابت ہوتی ہے، اور چونکہ تاریخوں سے ثابت ہے، کہ ہجرت سے تین سال پہلے حضرت عائشہ رٹی ٹھٹا کی منگنی بیغی عقد ہو چکا تھا، پس" حق گو' صاحب کے مقد مات کی بنا پر منگنی کے قت اا، اور رخصتی کے وقت ۱۳ سال کی عمر ثابت ہوگی ، اور سب سے بڑھ کر لطیفہ بیہ ہے کہ ' حق گو' صاحب نے عبدالرحمٰن ابن الزبير والنفؤ كوجن كى بى بى نے آنخضرت مَالَيْنِامُ كى خدمت ميں شکایت کی تھی، حضرت اساء ڈاٹٹٹا کا بیٹا لکھ دیا، حالانکہ بیہ بالکل غلط ہے، بیعبدالرحمٰن نداساء وللنجاك بيلے بيں، ندز بير بن العوام شوہر اساء ولائجا كے بلكہ وہ زبير (بروزن

له زرقانی و فتح وغیره

کریم) ابن باطیا کے بیٹے ہیں۔

''حق گو' صاحب کی قابلیت کا اندازہ اس سے لگائیے کہ چند سطروں میں انہوں نے پانچ فاش غلطیاں کی ہیں۔

### ا کمال کی عبارت پر بحث

اس کے بعداب اصل بحث پر گفتگو ہے، کہ بے شبہہ اکمال کی عبارت ہے ہیہ · تیجہ نکاتا ہے، کہ حضرت عا کشہ ڈھاٹھا کی رخصتی چودہ سال کی عمر میں ہوئی کیکن اس میں کوئی شبہہ نہیں ہے کہ صاحب ا کمال نے اس عبارت میں کہیں ضرورغلطی کی ہے، ورنہ لا زم آئے گا، کہ حفزت اساء ڈاٹٹۂا اپنے شو ہرحضرت زبیر ڈلٹٹۂ سے 9 سال بڑی ہوں، اس کئے کہ اکمال کی عبارت سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت اساء ڈیائٹٹا کی عمر ہجرت کے سال ۲۷ برس کی تھی، اور متدرک حاکم وغیرہ میں ہے کہ زبیر کی عمراس وقت ۱۸ سال کی تھی ، نیزید بھی تابت ہے کہ حضرت عبداللہ بن الزبیر واللہٰ محضرت اساء ڈاٹٹیا کے پہلو نے ہیں، اور ان کی پیدائش ججرت کے پہلے ہی سال میں ہوئی، پس اگر ہجرت کے سال حضرت اساء ڈھائٹا کی عمرستائیس سال ہوتو نہایت مستبعد معلوم ہوتا ہے، کہ عبداللہ پہلو نے ہوں، اور ان سے پہلے حضرت اساء ڈٹاٹنڈ کے ۲۷ سال تک کوئی اولا د نہ ہوئی ہو، اورسب سے بڑی بات بیر کہ خود ان کے دو کلاموں میں سخت تعارض واقع ہو جائے گا،اس لئے کہ حضرت اساء ڈاٹٹی کے حال میں جو پچھ انہوں نے لکھا اس سے تو حضرت عائشہ ڈٹائٹا کی عمر ہجرت کے سال کا برس ثابت ہوتی ہے، کیکن خود حضرت عائشہ ڈھائٹا کے حال میں انہوں نے لکھاہے کہ ہجرت کے ڈیڑھسال بعدیاسات ماہ بعدان کی عمرنوسال کی تھی، پھر دوسرا تعارض ہیہ ہے کہان کے پہلے قول کی بنا پر وفات نبودی مناہیم کے وقت حضرت عائشہ رہائیں کی عمر ۲۷ سال

ہوگی،کیکن حضرت عائشہ ڈگائٹٹا کے حال میں خود انہیں نے تصریح کی ہے، که 'اس وقت ان کی عمر اٹھارہ سال کی تھی'' پس جب ان کے کلام میں تعارض واقع ہو گیا تو ان کا کلام قابل استدلال نہ رہا۔

#### دوسری وجه

اس کے بعد 'حق گو' صاحب کی دوسری وجه ملاحظہ ہو:

"عبدالرحمان بن ابی بکر فتوحات شام میں قائداعظم (سپه سالار) ہے،
اور وہ حضرت عائشہ ہے سن میں اس قدر چھوٹے تھے، کہ حضرت عائشہ
ان کو وضو کا طریقہ سکھایا کرتی تھیں، پس اگر حضرت عائشہ کا سن ہجرت
میں نوسال رکھا جائے، تو اس حساب سے عبدالرحمان کی قیادت فتوحات
شام میں اس قدر کمسنی میں پائی جاتی ہے، کہ محال ہے فتوحات شام
لااچ کا واقعہ ہے۔"

## ''حق گو' کے تاریخی معلومات کی رسوائی

''حق گو' صاحب نے اس وجہ کو ذکر کر کے اپنی تاریخ دانی کو صد درجہ رسوا کر دیا، اولاً تو حضرت عبد الرحمٰن بن ابی بکر ڈھائنہ ایک حضرت عاکشہ ڈھائنہا سے کیا، اپنے تمام بھائی بہنوں سے بڑے تھے، اور کتابوں کا ذکر چھوڑ ہے، خود اس ا کمال میں جس کا حوالہ ''حق گو' صاحب نے پہلی وجہ میں دیا ہے مذکور ہے، ''و کان اسَنَّ وُلد ابی بکر'' (یعنی) بیاولا دابو بکر میں سب سے بڑے تھے، چرت ہے کہ ''حق گو' صاحب نے دوسری وجہ لکھتے وقت اکمال کی طرف مراجعت کیوں نہیں کی، ثانیاً کو' صاحب نے دوسری وجہ لکھتے وقت اکمال کی طرف مراجعت کیوں نہیں کی، ثانیاً حضرت عاکشہ ڈھائنا کے طریقۂ وضو سکھانے کا جو ذکر انہوں نے کیا ہے، اس کی اصلیت بیہے، کہ ایک دن حضرت عبد الرحمٰن ڈھائنا کے باس آ ئے اور پانی ما نگ کروضوکرنے گئے، حضرت عاکشہ ڈھائنا کہ اعضاء کواچھی طرح اور پانی ما نگ کروضوکرنے گئے، حضرت عاکشہ ڈھائنا کہ اعضاء کواچھی طرح

اور پورا دھویئے، اس واقعہ سے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ شاید حضرت عبدالرحمٰن ان کو بالکل اس طرح جس طرح کوئی حیوانا آ دمی اینے بڑے کواس کی بھول و چوک پر متنبه کر دیتا ہے، حضرت عبدالرحلٰ والفُّؤ كوثوك دیا، حدیث و تاریخ میں اس قتم كے صد ہا واقعات ہیں کہ حضرت عائشہ فائٹا نے اینے سے بہت معمر صحابیوں کو بہت بہتیری باتیں بتائیں، تو کیا وہ سب صحابہ ٹٹائٹڑ ان ہے کمن قرار یائیں گے، ثالثاً اگر بالفرض حضرت عبدالرحمٰن ولانتُؤ، حضرت عا كشه ولانتها سے حچھوٹے بھی ہوں ، تو فتو حات شام میں ان کی قیادت محال تو در کنار مستبعد بھی نہیں ہے، ''حق گو' صاحب کے نزد یک اگر وضو کا طریقه سکھانے کی وجہ سے حضرت عبدالرحمٰن کا حچوٹا ہونا ضروری ہو تواس کے لئے نو برس چھوٹا ہوناان کے نزدیک بھی بہت کافی ہوگالیکن اس نقد ریر بھی فتوحات شام کے ایام میں ان کی عمر ۱ اسال ہوگی، جو قابلیت قیادت کے لئے بہت کافی ہے، ' حق گو' صاحب کومعلوم ہونا چاہئے کہ قیادت جنگ کے لئے پیرفانی ہونا شرط<sup>نہیں</sup> ہے، قابل ہونا چاہئے،خواہ وہ نوجوان ہی ہو، اور اس کے لئے ان کو حضرت اسامہ ڈالٹیو کی قیادت کا واقعہ پڑھنا جاہئے جن کوخود آنخضرت سَلَالیوَمُ اِنْ قا ئدمقرر كياتها، باوجود يكه اس وقت ان كى عمر ١٨ يا ٢٠ سال تقى ك

#### تيسرى وجبه

"حق گو"صاحب نے پیدذ کر کی ہے:

'' یہ ثابت ہے کہ حضرت عائشہ واللہ اللہ خلک جمل میں شرکت کی ، اور قرآن سے ظاہر ہے کہ امہات المؤمنین کو گھر سے نکلنے کی اجازت نہیں، تاوقتیکہ وہ مستثنیات میں داخل نہ ہوجائیں، لینی بوڑھی نہ ہوجائیں، پس اگران کی مفروضہ عمر ( یعنی نوسال زخصتی کے وقت ) تسلیم کرلی جائے، تو اگران کی مفروضہ عمر ( یعنی نوسال زخصتی کے وقت ) تسلیم کرلی جائے، تو

جنگ جمل میں ان کا بڑھا پانہ آیا، (لہذا قرآن کی مخالفت لازم آئے گی)اور بیرحضرت عائشہ سے نہایت بعید ہے۔''

#### اس کا جواب

''حق گو'' صاحب کی بیہ وجہ بھی ان کے قلت تدبر کی شرمندہ احسان ہے، قرآن یاک میں ازواج مطہرات کو گھرسے باہر نکلنے کی ممانعت مطلق نہیں ہے، بلکہ بیممانعت اس صورت کے ساتھ مخصوص ہے، کہ زمانہ جاہلیت کے انداز پر نکلنا ہو، یعنی زیب وزینت کے ساتھ رنگین لباسوں میں ملبوس ہو کر بے بردہ نکلنے کوممنوع قرار ديا كيا ہے، قرآن كريم كَصْرَحُ الفاظ بين "وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الاولى" (لين ايخ گرول مين قرار پارو، اور جالميت قديم ك اندازير بناؤ سنگاركر كے نه نكلو) للندا جب بے بناؤ سنگار كے اور بايرده نكلنے كوقرآن نے منع كيا ہے تو حضرت عائشہ ولائٹ الائٹا جاہے جس س ميں بھی جنگ جمل میں شريك موئي موں،اس آيت كى مخالفت لازمنهيں آسكتى،اورنەحضرت عائشہ وَلَيْهُا كا نکلنا قابل اعتراض موسکتا ہے، تاریخوں سے ثابت ہے کہ حضرت عائشہ واللہ اللہ مودج میں سوار ہوکر بورے بردے کے ساتھ گئی تھیں۔''حق گو' صاحب نے اس بربھی غور نہ کیا کہاس آیت کے نزول کے بعد آنخضرت مَالیّیْنِ خودازواج مطہرات کو لے کر ج وعمرہ کے لئے گھرسے نکلے، پس اگریہ کم مطلق ہوتا، تو کیونکرمکن تھا کہ آنخضرت مَا اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلِي كُرُ جاتے۔

پھر یہ بھی غور کرنا چاہئے کہ قرآن میں اس آیت کے بعد ایک اور آیت بھی ہے، جس میں ازواج مطہرات کو گھونگھٹ نکالنے کا حکم دیا گیا ہے، پس اگران کے لئے باہر نکلنا قطعاً ممنوع ہے، تو گھونگھٹ نکالنے کا حکم دینا بے ضرورت ہوگا، اس لئے کہاس کی ضرورت تو باہر ہی نکلنے میں پیش آسکتی ہے۔ اچھاان سب باتوں کو جانے دیجئے اور فرض کر لیجئے کہ''حق گو' صاحب کے تمام مقد مات صحیح ہیں، جب بھی تو ان کا یہ کہنا صحیح ہیں ہے کہ جنگ جمل میں حضرت عائشہ رفی ٹھٹا کا بڑھا یا تھا، معلوم ہوتا ہے''حق گو' صاحب کو واقفیت نہیں ہے کہ جنگ جمل ۲۳ میں کا واقعہ ہے، اور زصتی کے وقت اگر ان کی عمر نوسال مانی جائے تو جنگ جمل میں ان کی عمر ۵ سال ہوتی ہے، اور اس عمر کو خود''حق گو' صاحب بڑھا ہے کی عمر مانتے ہیں، آپ کو یا د ہوگا کہ وہ اسی رسالہ کے (صفحہ ۸) میں لکھ چکے ہیں، کہ:

''(آنخضرت مَالَّيْنَامُ) اپنی ساری جوانی ایک بورهی خمیوه کے ساتھ گزار چکے تھے۔''

ظاہر ہے کہ اس''بوڑھی ہیوہ'' سے مراد حضرت خدیجہ ڈٹاٹھٹا ہیں، اور تاریخوں سے ثابت ہے کہ ان کی عمر نکاح کے وقت ۲۵ سال سے کسی طرح زیادہ نہتھی، بلکہ اکثر اصحاب سیرۃ کے قول پر ۲۰ سال سے زیادہ نہتھی۔

پس حیرت ہے کہ جب بقول''حق گو' صاحب حضرت خدیجہ ڈیاٹھٹا کا بڑھا پا ۴ سال کی عمر میں آگیا تھا، تو حضرت عائشہ ڈیاٹھٹا کا بڑھا پا ۴۵ سال کی عمر میں کیسے نہیں آیا؟

#### چوهی وجه

اس کے بعد''حق گو' صاحب نے چوتھی وجہ بیذ کر کی ہے کہ: ''عمروں کے متعلق روایتیں نہایت متضاد ہیں، کوئی نہیں کہہ سکتا کہ حضرت فاطمہ کا کس سنہ میں انتقال ہوا، اور ان کی کیا عمرتھی، حضرت عائشہ کی (رحلت) کے متعلق روایات مختلف ہیں۔''

اختلاف روایات سے کوئی فن بے اعتبار نہیں ہوسکتا ہم شلیم کرتے ہیں کہ عمروں کے متعلق روایات مختلف ہوتی ہیں، کیکن تقید روایات کے اصول سے محقق اور راج بات کا پنہ چل جاتا ہے، لہذا اس اختلاف کی بنا پر فن بے اعتبار نہیں ہوسکتا، علاوہ بریں یہاں اس تضاد کا ذکر بالکل بے کل ہے، اس لئے کہ حضرت عائشہ رفی ہی موجود ہی نہیں ، حیحین کے علاوہ اور جہاں جہاں ان کی رخصتی کا ذکر ہے، سب جگہ ہی سال میں رخصتی کو لکھا ہے کیا ''حق گو' صاحب اس کے خلاف کوئی روایت پیش کر سکتے میں رخصتی کو لکھا ہے کیا ''حق گو' صاحب اس کے خلاف کوئی روایت پیش کر سکتے ہیں ؟

## «حق گو' صاحب کے ملحدانہ بیانات

ندکورہ بالا سات عنوانوں کے بعد' حق گو' صاحب نے چنداور دلآزار عنوان قائم کئے ہیں، اور ان کے ماتحت نہایت آ زادی سے اپنے ملحدانہ خیالات کو ظاہر کیا ہے، اور محدثین کرام وفقہائے اسلام نیٹائیٹر پرخوب گندگیاں اچھالی ہیں، بیعنوانات بجائے خود ان کی بے دینی والحاد کے مستقل دلائل ہیں، چند عنوان ملاحظہ ہوں، ''یہودیت وحدیث''''مسیحیت وحدیث''اور'' حدیث ومجوسیت''ان عنوانات کے ماتحت''حق گو' صاحب نے یہ بیان کیا ہے کہ، حدیث کا تمام تر سرمایہ انہی غیرمسلم قوموں سے ہاتھ آیا ہے، اور محدثین نے انہی قوموں کی باتوں کوسن س کراور ہر بات کے لئے ایک فرضی اسناد بنا کررسول الله مَالَّيْنَا کی طرف منسوب کر دیا ہے، مگر افسوس ہے کہا یے تخیلات فاسدہ اور تو ہمات باطلہ کے سوا اس بیان کی کوئی دلیل انہوں نے ذکر نہیں کی ، پس اس حالت میں آپ سمجھ سکتے ہیں کہان کی باتیں کہاں تك قابل النفات وتوجه بوسكتي بين، كيا "حق كو" صاحب يه جمحت بين كه انكريزي داں طبقہ جس میں وہ اپنے ملحدانہ خیالات کی اشاعت کرنا جا ہتے ہیں،ان کی ہر بے دلیل بات اور بے ثبوت دعویٰ کو تسلیم کر لے گا، کیا پیطبقہ تاریخی حقائق کے خلاف آپ کے بے بنیاد مزعومات کو بے تامل مان لے گا، ہم کو جیرت ہے کہ''حق گو' صاحب

نے اس طبقہ کی نسبت بیخیال کیسے قائم کرلیا، اور متند تاریخی بیانات کے خلاف ان کو بیگھنے کی کیونکہ جرأت ہوئی کہ۔

''خلفائے راشدین کے زمانہ میں اور خصوصاً حضرت عمر کے سامنے کسی کی مجال نہ پڑتی تھی کہ وہ کوئی حدیث بیان کرے اور بقینی بات ہے کہ خلیفہ عمر بن عبدالعزیز کے زمانے سے قبل تک لوگ حدیثوں کو نہ جانتے تھے، یہی وجہ ہے کہ جو سگین واقعات اس سے پہلے پیش آئے مثلاً شہادت امام حسین وعبداللہ بن زبیر وفتنہ و بعناوت بزمانہ عثان اور جنگ مملل وغیرہ ان میں سے ایک کا بھی اشارہ قیامت کی پیشین گوئیوں کے سلسلہ میں نہیں ہے۔''

# صحابہ ٹیکٹی کی روایت حدیث اوران کا حدیث کے سامنے سرسلیم خم کرنا

روایت حدیث کی ہے۔

#### روايت حديث مين صحابه رشألته أكل احتياط

ہاں اتنا ضرور ہے کہ حضرت شیخین خصوصاً حضرت عمر وٹائیڈ کی شخت تا کید تھی کہ حدیثوں کے بیان کرنے میں بات احتیاطی نہ کی جائے ،خوب غور وفکر کر کے ضیح بات بیان کی جائے ایسا نہ ہو کہ زیادہ گوئی میں کوئی غلط بات آ مخضرت مثل اللہ اللہ کی طرف منسوب ہوجائے ، یہ ساری با تیں علامہ سیوطی رہائی مشاہد ، علامہ ذہبی رہائی وغیرہ کی تاریخی تصنیفات میں تفصیل سے مذکور ہیں ، اور یہی حال حضرت عثمان ، حضرت علی اور حضرت معاویہ ٹوئیڈ کا بھی تھا، الہذا ہے کہنا کہ۔

''عمر بن عبدالعزيز سے پہلے لوگ حديثوں كونہ جانتے تھے۔''

ایسا جھوٹ ہے، جس کی کوئی تاویل ممکن نہیں ہے، ''حق گو' صاحب کوا گرعر بی کتابوں پر دسترس حاصل نہ تھا، تو کم از کم سیرۃ النبی مُلَّاثِیْنِ کا مقدمہ ہی ملاحظہ کر لیتے، ہندوستان کا بیوسیچ النظر مورخ کتنی صراحت سے لکھتا ہے کہ۔

''صحابہ اور خلفائے راشدین کے زمانہ میں اگر چہ فقہ وحدیث کی نہایت کثرت سے اشاعت ہوئی، اور بہت سے درس کے حلقے قائم ہوئے، لیکن جو کچھ تھازیادہ تر زبانی تھا۔''

اس کے بعد بنوامیہ کے عہد میں تصنیف و تالیف کے شروع ہونے کا ذکر کر کے لکھتے ہیں کہ:

''حضرت عمر بن عبدالعزيز رُئيلة كا زمانه آيا، تو انهول نے تصنيف و تاليف كوزياده ترقى دى۔''

ان اقتباسات سے ثابت ہوتا ہے کہ۔

● صحابہ وخلفائے راشدین ڈڈڈٹٹر کے عہد میں بکشرت احادیث کی روایت ہوگی۔

🗗 کچھ حدیثیں قید کتابت میں بھی آئی ہیں لیکن زیادہ تر زبانی روایت ہوتی تھی۔

الْمِعُوْمُرِيبُكِيْمِيْرُفِي

ت حفرت عمر بن عبدالعزيز عُيشات كذمانه سے پہلے ہی تصنیف كا سلسله شروع ہو گيا تھا۔ گيا تھا۔

> ص حفرت عمر بن عبدالعزيز مُيَّلَيْهِ كِزمانه مِين تصنيف كوتر قى ہوئى۔ لہذا''حق گو'صاحب كابيركہنا كہ:

''حدیث کی سب سے پہلی کتاب جو مدون ہوئی وہ ابن جریج التوفی ۱۵۰ کی ہے۔''

بالکل غلط ہے، اس لئے کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز مینید اس سے پہلے بھی حدیث کی کتابیں کھوا چکے تھے، اور ان کا زمانہ خلافت 99 میں سے اور ان کا نمانہ خلافت ووج میں سے اور ان کا نمانہ سے بہلے بھی تصدیفیں ہو چکی تھیں۔

#### مغازى پرحمله

بہر حال''حق گو' صاحب کے ندکورہ بالا بیان کے غلط ہونے میں تو کوئی شبہہ نہیں لیکن اس کوچھوڑ ہے اور ان کی بیہ بات یا در کھئے کہ۔

''عمر بن عبدالعزيز مُثالثة سے پہلے کوئی حدیثوں کو جانتا نہ تھا۔''

اوراس کے بعدان کا دوسرابیان پڑھئے کھتے ہیں:

''ایک ہی صدی کے بعد ..... وضع حدیث کی گرم بازاری ہوئی، ..... مسلمانوں کا پہلا دور فقوحات ملکی اور سیاست کا تھا، اس دور میں اگر انہوں نے رسول اللہ کی مبارک سیرت کے کسی شعبہ سے اعتناء کیا ہے تو وہ آپ کی سنیت وعبادت نہیں ہے، بلکہ مغازیات ہے .....لیکن جس شخص نے اس پرسب سے پہلے نظر ڈالی ہے، وہ اپنی روایتوں میں عد درجہ نا قابل اعتبار ہے، اور یقیناً سلاطین وقت کی عام خونر بزیاں اور یہودیوں کی وہ خرافات واتہام، جو وہ داؤداورسلیمان اور یوشع پرلگائے یہودیوں کی وہ خرافات واتہام، جو وہ داؤداورسلیمان اور یوشع پرلگائے

تھان کی صدائے بازگشت ان مغازیات میں ہے۔''

''حق گو' صاحب کا ایک ایک لفظ غور سے پڑھئے اور بتا ہے کہ بجز اس شخص کے جس کے دماغ میں خلل ہو کسی اور کے قلم سے ایسی با تیں نکل سکتی ہیں، میں''حق گو' صاحب سے پوچھتا ہوں کہ وفات نبوی کے بعد مسلمانوں کا پہلا دور تو خلافت راشدہ کا دور ہے، تو کیا اسی زمانہ میں مغازی رسول الله مَثَالِیَّا اِلْمَ کَا تَعْمَیْفُ شروع ہوئی ہے، اور کیا اس دور میں بھی لوگوں کو آنخضرت مَثَالِیَّا اِلَیْمَ کی سنت وعبادت کے ساتھ اعتناء نہیں تھا اور کیا خلافت راشدہ کے دور میں بھی عام خونریزی اور جبر واستبداد جاری تھا۔

## مغازی کی طرف سب سے پہلے کس نے توجہ کی؟

حالانکہ فن تاریخ کا ابحد خوال بھی جانتا ہے کہ مغازی کی طرف حضرت عمر بن عبدالعزیز مُرِی اللہ وفی ۱۲۳ھے عبدالعزیز مُرِی اللہ وفی ۱۲۳ھے خدالعزیز مُرِی اللہ وفی ۱۲۳ھے نے مغازی پرایک مستقل کتاب کھی ، اور ان کے بعد ان کے شاگر دموی ابن عقبہ اللہ وفی ۱۳۱ھے اور ابن اسحاق اللہ وفی ۱۵اھے نے اس پر کتابیں کھیں ، پس اس بنا پر مغازی پر پہلے نظر ڈالنے والے زہری ہیں اور وہ بالا تفاق معتبر اور قابل استنادراوی ہیں ، معلوم ہوتا ہے ''حق گو' صاحب نے اپنی بے بصاعتی کے باعث یہ بچھر کھا ہے ، کہ مغازی پر سب سے پہلے نظر ڈالنے والا واقدی ہے ، اور وہ دور اول کا آ دمی ہے ، حالانکہ واقدی کو دور اول سے بچھ تعلق نہیں ہوئی۔ ''

## «حق گو' دشمنان اسلام کی صف می*ں*

اس کے بعد فرماتے ہیں کہ:

له كابت حديث كي كمل تاريخ مقدمه مين ملاحظه يجيخ ١٢ منه

''اس کے بعد نظام مکی کے لئے فقہ کی ضرورت ہوئی، اگرچہ اس کا مواد زیادہ تر رومیوں اور ایرانیوں کے متداولہ قوانین سے آیا ہے، کیکن اس كى سندراوبوں كے سلسلە سے رسول الله منَاليَّيْنَا كَ يَهِيَادى كَيْ ہے۔'' اس اقتباس کو پڑھ کرانصاف ہے کہتے کہ'' حق گو'' صاحب اپنی اسلام دشمنی میں متعصب غیرمسلموں ہے بھی دو قدم آ گے ہیں یانہیں؟ اللہ اللہ! ''حق گو'' صاحب مسلمان کہلا کریداع قادر کھتے ہیں، کہ اسلام کا قانون نہایت نامکمل تھا، اس میں نظام مکی کے قوانین نہیں تھے، اور قرآن ومبلغ قرآن نے اپنے ماننے والوں کو آئین حکومت اور نظام سلطنت نہ بتائے تھے، اور مسلمانوں کواس کے لئے دوسروں کا مختاج اور دست گلر رکھا تھا، چنانچہ اسی بے آئینی کے ساتھ حضرت ابوبکر نے، حضِرت عمر ڈکاٹٹیڈ نے ،حضرت عثمان نے ،حضرت علی نے ، اور حضرت معاویہ ( ٹٹکٹٹیڈ) نے اوران تمام خلفاء کے عمال نے ، بلکہ ایک صدی کے بعد تک تمام خلفاء وامراء نے حکومت کی ، ایک صدی کے بعد جب ایرانیوں اور رومیوں کے قوانین سے سرقہ کیا گیا، تواس وفت مسلمانوں کے قوانین نظام حکومت مرتب ہوئے ، بتایئے کہ ایک غیرمسلماس سے زیادہ اسلام کی اور کیا تو ہین کرسکتا ہے؟

## اسلامی قوانین کی انگملیت

افسوں ہے کہ''حق گو' صاحب کوشرم نہیں معلوم ہوتی کہ وہ مدی اسلام ہوکریہ بک رہے ہیں،اورایک غیر مسلم''موسیواوجین کلوفل' پیلکھ رہاہے، کہ۔ ''جب کوئی شخص قرآن کی آیتوں کو اس طرح مرتب کرے گا، تو وہ ہماری طرح یقینا ذیل کے نتائج پر پہنچ گا (اول) یہ کہ محمد (مَنَا اِلْیَا اُ) نے ایک کامل مجموعہ تمدنی قوانین کا دنیا کے سامنے پیش کیا ہے۔'' اور مشہور سیجی مورخ ایڈورڈ گبن لکھتا ہے: "کرمغرب تک قرآن مجید کو نه صرف اصول دین کے لئے قانون اساسی تسلیم کیا گیا ہے، بلکہ یہ بھی اعتراض کیا گیا ہے کہ احکام تعزیرات، اساسی تسلیم کیا گیا ہے، بلکہ یہ بھی اعتراض کیا گیا ہے کہ احکام تعزیرات، اصول تدن واجتاع، قوانین معاشرت، انسانی زندگی کے مختلف نظامات اور ان کی ترتیب بیان کرنے کے لئے ایک جامع کتاب ہے" .......... خلاصہ یہ کہ شریعت محمد میر کی بنیا وا ایسے متحکم اور مضبوط اصول پر قائم کی گئ جہ جس کی نظیرتمام دنیا کے ادیان و ندا ہب میں نہیں پائی جاتی۔" اور مسٹرای، ڈی مارل لکھتا ہے کہ:

''اسلام افریقه کے حبشیوں کے دلوں میں تہذیب و شائنگی کی روح پھو نکنے، سول گورنمنٹ کا نظام اور حدود عدالت کے قائم کرنے میں بڑا معاون ثابت ہوا ہے، قرآن ہی پیروان اسلام کا قانون اساس ہے، اور وہی ان کا دستور العمل اور وہی ان کے حقوق کی دستاویز ہے، اکثر اوقات اس امر کونظر انداز کر دیا جاتا ہے کہ اسلام نہ صرف ایک مذہب کی حیثیت رکھتا ہے، بلکہ وہ ایک نظام تدن بھی ہے۔''

اورموسيوليون راس لكھتا ہے كه:

''اسلام ایک جامع الکمالات قانون ہے،جس کوانسانی،طبعی،اقتصادی، اور اخلاقی قانون کہنا بالکل بجا اور درست ہے، زمانۂ حال میں جتنے قوانین نوع انسان کی فلاح کے لئے وضع کئے گئے ہیں، وہ سب اس مقدس مذہب میں پہلے ہے مفصل موجود ہیں۔''

اس قتم کے اقوال کہاں تک نقل کئے جائیں، خلاصہ یہ ہے کہ بابصیرت انسان چاہے وہ موافق ہویا مخالف جانتا ہے کہ قانون اسلامی نہایت اکمل اور تمام قوانین سے اعلیٰ وار فع قانون ہے، اور اسلام کا پیروانسان دنیا کے سی قانون کا محتاج نہیں ہے، قرآن زندگی کے ہرشعبہ کی اصلاح وبقاوتر قی کے قوانین پرمشمل ہے، اور اس قانون کے مبلغ علیہ اِللہ نے اپنے قول وفعل سے پوری تشریح کر کے تمام قانون سے بے نیاز کردیا ہے۔

#### شريعت اسلاميه كى توبين

پس جب مخالفین کی تصریحات سے ثابت ہو گیا کہ اسلام نظام ملکی یا ضروریات مزہبی کسی چیز میں بھی کسی دوسرے کا محتاج نہیں تو''حق گو''صاحب کا بیلکھنا اسلام کی صرتے تو ہین اوراینی اسلام مشمنی کا ثبوت دینا ہے یانہیں کہ:

شریعت اسلامیه کی اس سے زیادہ تو بین کیا ہوسکتی ہے، کہ '' حق گو' صاحب کے زعم فاسد میں قرآن اور مبلغ علیتیا کی شریعت اتنی ناقص تھی کہ نہ نس میں قوانین مکلی تھے، نہ مسائل فرہبی، اس لئے قوانین حکومت کو تو مسلمانوں نے رومیوں اور ایرانیوں سے جرایا اور مسائل فرہبی کا یہود ونصاری سے سرقہ کیا۔

اگر ''حق گو' صاحب کہیں کہ میں ان چیزوں کی کلیۂ نفی نہیں کرتا، بلکہ یہ کہتا ہول کہ کچھ باتیں مذہب وسیاست کی اسلام میں تھیں، اور جونہیں تھیں، ان کوغیرول سے لیا گیا،.....تو میں عرض کروں گا کہ پھر قرآن نے یہ دعویٰ کیوں کیا ''الیّوْمُ

له رساله منكرين حديث: ص١١

اَکُمَلْتُ لکُمْ دینکُمْ واتممتُ عَلَیْکُمْ نِعمتِی "نیز مخالفین اسلام کے اقوال سے ابھی ثابت کیا جا چکا ہے کہ اسلام سے زیادہ کمل مذہب و قانون دوسرا کوئی مذہب وقانون نہیں ہے، پس اسلامیوں کو یہود ونصاری یا رومی وایرانی قوموں سے کچھا خذکرنے کی کوئی ضرورت پیش نہیں آ سکتی ہے'' حق گو' صاحب اب بھی ہوش میں آ وَ،اورد یکھو کہ حدیثوں سے دشمنی کرکے تم اسلام کے بھی دشمن ہوگئے یا نہیں؟

## ابن خلدون کی عبارت کے ترجمہ میں''حق گؤ' صاحب کی خیانت

اس مقام پر پہنچ کر ظاہر کر دینا ضروری ہے کہ'' حق گو'' صاحب نے اس مطلب پر کہ:

"مسلمانوں نے بہودیوں سے باتیں سکھ کرداخل مذہب کرلیں۔"

مقدمه ابن خلدون کی ایک عبارت سے استدلال کیا ہے، کیکن افسوس ہے، کہ انہوں نے اس عبارت کے ترجمہ میں بدترین خیانت سے کام لیا ہے، سنئے قصہ یوں ہے کہ بعض مفسرین نے کتب تفاسیر میں کچھ اسرائیلی اقوال نقل کر دیئے ہیں ان تفسیروں کے ذکر کے سلسلہ میں ابن خلدون نے ریکھا ہے کہ:

"اسلام سے پہلے عرب کے پاس نہ کوئی کتاب آسانی تھی، نہ کم تھا، اس لئے جب ان کوموجودات کے اسباب اور کا نئات کی پیدائش کی ابتداء اور وجود کے اسرار کی نسبت کچھ معلوم کرنے کا شوق ہوتا تھا، تو یہود و نصاری سے پوچھ لیتے، پس جب اسلام لائے، تو جن چیزوں کا تعلق احکام شرعیہ سے نہ تھا، وہ چیزیں ان میں باقی رہ گئیں، مثلاً کا نئات کی پیدائش کی ابتداء وغیرہ۔"

ابن خلدون کے اس کلام میں مصرح ہے کہ یہودیوں سے دریافت کرنے کا

قصداسلام سے پہلے کا ہے، اور یہ بھی مصرح ہے کہ یہود یوں کی صرف وہی باتیں ان مخصوص مسلمانوں میں رہ گئ تھیں، جن کا کوئی تعلق احکام شرعیہ سے نہ تھا، اور وہ الی باتیں تھیں کہ ان کے لئے احکام شرعیہ کی احتیاط کی ضرورت نہ تھی، اور یہ کہ ان باتوں پروہی قائم رہے جنہوں نے پوچھاتھا، یہیں کہ سب مسلمانوں نے ان کوسلیم کرلیا، اور یہ کہ ابن خلدون نے یہ بات کتب تفسیر کے اسرائیلی اقول کی نسبت کھی ہے، مگر ''حق گؤ' صاحب نے غایت ''دیانت داری'' سے اس کلام کو''یہودیت و حدیث'' کے عنوان کے ماتحت درج کیا، اور ابن خلدون کے اس فقرہ ''فلما مدیث' کے عنوان کے ماتحت درج کیا، اور ابن خلدون کے اس فقرہ ''فلما السرعیة التی یحتاطُونَ لَهَا مِثل اخبار بَدأ الخلیقة النے'' کا ترجمہ یوں کیا ہے کہ: التی یحتاطُونَ لَهَا مِثل اخبار بَدأ الخلیقة النے'' کا ترجمہ یوں کیا ہے کہ: شہریں دوس بان کی وجہ سے مسلمانوں میں اب تک رہ گئیں۔'' خبریں دہ سب ان کی وجہ سے مسلمانوں میں اب تک رہ گئیں۔''

حالانکہ صحیح ترجمہ بیہ ہے کہ: ''جب وہ مسلمان ہوئے،تو وہ احکام شرعیہ جن کے لئے وہ احتیاط برتا کرتے تھے، ان سے جن باتوں کا تعلق نہ تھا، ان باتوں پر قائم رہ گریں''

حاصل کلام میہ کہ ابن خلدون کا میہ کلام حدیث کی نسبت نہیں ہے، بلکہ بعض تفسیروں کے اسرائیلی اقوال کی نسبت ہے اور وہ اقوال احکام شرعیہ سے متعلق نہیں ہیں، لہذا یہاں اس کلام کو پیش کرنا خیانت ہے، پھر میہ بھی سن لیجئے کہ ان اسرائیلی اقوال کوعلائے ملت نے قبول نہیں کیا، چنانچہ خوداسی مقدمہ میں آگے چل کرمصرح ہے، کہ پچھلے مفسرین نے تحقیق و تمحیص کر کے ان اقوال کو نکال ڈالا۔

# یہودونصاری سے مسائل اخذ کرنے کی ممانعت حدیث میں

"خق گو" صاحب نے مسلمانوں پر بدالزام لگا تو دیا کہ انہوں نے یہود ونصاریٰ سے مسائل اخذ کئے ،لیکن آپ نے دیکھا کہ وہ اس کا کوئی ثبوت پیش نہ کر سكے، اور نداس كے لئے كوئى تاريخى شہادت ہى ذكركى ، بلكه آپ نے ديكھ ليا كما نكايد الزام قرآن کےخلاف بلکہ ان غیر مسلموں کی تصریحات کے بھی خلاف ہے، جن کو "حق كو"صاحب بالكل معصوم تصور كرتے ہيں، اب ميں" حق كو" صاحب كو سير بتانا عامتا ہوں کہ اگر وہ عقل سے ذرا کام لیتے ،تو بیالزام قائم کرنے کی ان کو جرأت نہ ہوتی، انہوں نے حدیث کا مطالعہ کیا ہوگا، تو ان کومعلوم ہوگا کہ متعدد احادیث میں یبود و نصاری سے اخذ مسائل کرنے کی ممانعت مصرح ہے، اور ظاہر ہے کہ ان کے نزد کی سب حدیثیں بناوئی ہیں، تو اب سوال سے پیدا ہوتا ہے، کہ جب واضعین حدیث نے یہود ونصاری سے مسائل حاصل کئے اور ان کی پوری شریعت کوایک نے قالب میں ڈھال لیا، تو پھر انہوں نے مدیثیں کیوں ضع کیں، مدھدیثیں تو ان مقاصد کے لئے بے حدمضر ہیں، مثلاً ایک حدیث ہے کہ حضرت عمر مالی آ تخضرت مَالِينَا كَي خدمت ميں حاضر موت اور آ تخضرت مَالِينَا اسے كما كه مم يبود يول كى باتیں سنتے ہیں، تو ہم کو بہت بھلی لگتی ہیں اجازت دیجئے تو ہم ان کولکھ لیں، آ تخضرت مَا النَّيْزَ مين كربهت برجم موت ، اور فرمايا كمان كي طرح كياتم كوجهي اين تشفی کے لئے غیروں کے دروازے پر دستک دینے کی ضرورت ہے، حالانکہ میں تو جوشریعت لایا ہوں، وہ بالکل روشن اور صاف سیدھی ہے، اگر حضرت موسیٰ عَالِیَّا اِسِمِی زندہ ہوتے توان کومیرے اتباع کے بغیر چارہ نہیں ہوتا مطلب بیہے کہتم کواپنے ٠ ( أَوَرُورُ بِيَالْثِيرُ لِهِ ) •

نی اور اپنی کتاب کے سواکسی دوسرے کے آگے ہاتھ پھیلانے کی ضرورت نہیں ہے۔" حق گو' صاحب اس حدیث کو پڑھیں، اور بتائیں کہ بیہ حدیث لوگوں نے کیوں" وضع" کی، اور اس کو" وضع" کر کے خواہ مخواہ اپنے پاؤں میں کیوں کلہاڑی ماری؟

اس مضمون کی اور حدیثیں بھی ہیں، منجملہ ان کے ایک وہ حدیث بھی ہے، جس کو''حق گو''صاحب نے (صفحۃ۱۱) میں نقل کیا ہے، کہ:

''اہل کتاب اپنی کتابوں کا عربی میں ترجمہ کر کے مسلمانوں کو عہد نبوی میں سنایا کرتے تھے، تو آنخضرت مَثَّلَیْنِ نَے فرمایا کہ اہل کتاب کی باتوں کو جھوٹی بھی نہ کہولیکن اس کی تصدیق بھی نہ کرو۔''

" حق گون صاحب اس حدیث کوتسلیم کرتے ہیں، لیکن اس کو مدیند کا نہیں، بلکہ شام کا واقعہ قرار دیتے ہیں، یعنی عہد نبوی کے بعد جب شام فتح ہوا ہے، لیکن سوال ہے کہ اس وقت آنخضرت مَنَّ اللَّیْمِ کہاں تھے، جو مذکورہ بالاحکم فرماتے ؟ " حق گون ماحب نے اس کوشام کا واقعہ اس لئے قرار دیا ہے کہ جب حضرت ابو ہریہ و اللّیٰ مدینہ آئے ہیں، اس وقت یہود مدینہ سے لکل چکے تھے، لیکن "حق گون صاحب کا یہ استدلال غلط ہے، اس لئے کہ اس سے صرف یہ لازم آتا ہے کہ یہ واقعہ حضرت ابو ہریہ والله خضرت ابو ہریہ والله خضرت ابو ہریہ والله خضرت ابو ہریہ والله خضرت ابو ہریہ واقعہ حضرت ابو ہریہ واقعہ حضرت ابو ہریہ والله خضرت ابو ہریہ واقعہ ان کے آنے سے پہلے کا ہے، لیکن جب وہ مدینہ میں وقت نہوں نے بیان کی حکایت کر دی، اسی طرح مدیا واقعات انہوں نے بیان کیا، انہوں نے اس بیان کی حکایت کر دی، اسی طرح تو صرف یہ دکھانا چا ہے ہیں، کہ اگر " واضعین حدیث " نے یہود و نصاری سے با تیں عصرات نہوں کہ ہوتیں، تو اس حدیث کو ہرگر دفاتر حدیث میں جگہ نہ دیتے اس لئے کہ اس حاصل کی ہوتیں، تو اس حدیث کو ہرگر دفاتر حدیث میں جگہ نہ دیتے اس لئے کہ اس حاصل کی ہوتیں، تو اس حدیث کو ہرگر دفاتر حدیث میں جگہ نہ دیتے اس لئے کہ اس

## ''حق گو''صاحب کی خبط الحواسی

"حق گو" صاحب غایت بدحوای کے عالم میں لکھتے ہیں کہ:

"میبودیوں میں اولین فرائض وہی تھے، جو ہمارے ہاں ہیں، یعنی صلوة وصیام و زکوۃ، مگر جب مثنا کا رواج یہودیوں میں ہوا تو انہوں نے نمازیں اور روزے ضائع کردیئے، اور زکوۃ کی جگہ سود لینے لگے، اور لگے قربانی اور سبت اور اس طرح کے طفلانہ احکام پرختی ہے ممل کرنے، اس لئے شام وعراق میں یہودیوں کے ساتھ بود و باش کرنے میں مسلمانوں نے انہی اعمال کی نقل کی جن کا اصل ماخذ مثنا تھا۔"

لیکن کیا '' حق گو' صاحب ذرا اپنے حواس درست کر کے یہ بتا سکتے ہیں کہ حدیثوں میں سبت کی تعظیم اوران کے احکام کا ذکر کس جگہ ہے، جو یہود یوں میں رائی سے، اس طرح قربانی کے احکام جو شنامیں درج ہیں، اور یہود یوں کا ان پر عملدر آ مد تھا، وہ حدیث یا فقہ میں کہا ہیں '' حق گو' صاحب! آپ جھوٹ تو بولتے ہیں، لیکن آپ کو جھوٹ بولنے کا بھی سلیقہ ہیں ہے، آپ اگر آٹکھیں کھول کرد یکھتے تو آپ کونظر آتا کہ حدیث وفقہ کی کتابوں میں سب سے پہلے پاکی اس کے بعد نماز، روزہ، زکوۃ آتا کہ حدیث وفقہ کی کتابوں میں سب سے پہلے پاکی اس کے بعد نماز، روزہ، زکوۃ آدر نہیں ماتا، پس اگر مسلمانوں نے یہود یوں کے اعمال کی نقل کی ہوتی، تو اس کے برکس ہوتا، اگر عقل ہوتو سوچئے کہ یہود نے نماز، روزہ کو بھلا دیا تھا، اورز کوۃ کی جگہ برکس ہوتا، اگر عقل ہوتو سوچئے کہ یہود نے نماز، روزہ کو بھلا دیا تھا، اورز کوۃ کی قرضیت اور اس کے مسائل کی تفصیل سود لینے لگے تھے، اور مسلمان بھول آپ کے انہی کے مقلد تھے، تو مسلمانوں نے کیوں اور کہاں سے نماز، روزہ اور زکوۃ کی فرضیت اور اس کے مسائل کی تفصیل حدیث وفقہ میں کھی، اور خواہ مخواہ کے لئے اسے جھاڑے اپنی کتابوں میں ''ابواب الربوا'' حدیث وفقہ میں کھی، اور خواہ مخواہ کے لئے اسے جھاڑے اپنی کتابوں میں ''ابواب الربوا'' میں دیسے ''صور مند'' مسئلہ کو قبول کرنے کے بجائے اپنی کتابوں میں ''ابواب الربوا''

- < (وَكُوْرَ مِبَالِيْرَ لِهَا

کے عنوانات قائم کر کے سود لینے کی ہزاروں برائیاں اور سودی لین دین کی صدہا صورتیں لکھ کران کو حرام قرار دے لیا اور وسائل معاش کو اپنے اوپر تنگ کرلیا بلکہ اگر آپ تبتع سے کام لیتے تو آپ کو حدیثوں میں صاف لکھا ہوا ملتا کہ سبت کے احکام یہود کے ساتھ مخصوص تھے، مسلمان ان احکامات کے مکلف نہیں ہیں، بتا ہے کہ جب واضعین حدیث یہود کے مقلد تھے، تو یہ حدیث انہوں نے کیوں وضع کی ؟

## تصوير كى حرمت وحلت كالمسئله

''حق گو' صاحب نے تقلید یہود کی مثال میں تصویر بنانے کی حرمت کا ذکر کیا ہے، اور لکھا ہے کہ:

"تصاور کے متعلق قرآن میں کوئی وعیر نہیں ہے، بلکہ اس کے برخلاف سلیمان کے تذکرہ میں وارد ہے۔ "یَعْمَلُون لَهٔ ما یشاء مِنْ مَحَادیْب و تماثیل"البتہ شنامیں ربیوں نے تصاور کی سخت ممانعت کی ہے۔"

" حق گو صاحب کا مطلب ہے ہے کہ قرآن میں تو تصویر کی ممانعت ہے ہیں،
لہذا مسلمانوں نے بہ تقلید یہوداس کی حرمت کی حدیثیں بنالیں، کین سوال ہے ہے کہ
اس تقلید میں مسلمانوں کا کیا فائدہ تھا، تصویر کوحرام کرنے سے ان کہ کس دنیاوی
منفعت کی تو قع تھی کہ انہوں نے بخیال "حق گو "صاحب قرآن کوچھوڑ کر یہود یوں
کی پیروی کی ، ایک معمولی عقل کا آدمی بھی سمجھ سکتا ہے کہ انسان اپنا نہ ہب چھوڑ کر
بلاوجہ اور بغرض ہے دینی اختیار نہیں کر سکتا، اور جب کہ "حق گو "صاحب کے
خیال میں حکومتوں کی سر پرسی میں حدیث وضع کی گئی ہے، اور بادشاہ عموا عیاش اور
شہوت پرست تھے، تو اب تصویر کی حرمت صرف بے وجہ اور بادشاہ عموا عیاش اور
گی ، بلکہ بادشاہ وقت کی عیاثی اور شہوت پرسی کے لئے بے حدم صفر بھی ہوگی۔ پس
گی ، بلکہ بادشاہ وقت کی عیاثی اور شہوت پرسی کے لئے بے حدم صفر بھی ہوگی۔ پس

کیوں نہیں روکا، بالخصوص جب کہ وہ قرآن سے اس کا جواز دکھلا کر واضعین حدیث کے خلاف عوام الناس کے جذبات کو بھی برا پیختہ کر سکتے تھے، اور بزوراس کوروک سکتے تھے، پھروہ واضعین حدیث بھی کیسے سادہ لوح تھے، کہ انہوں نے قر آن کو بھی چهور دیا، اور اینے محسنوں اور بادشاہوں کو بھی خوش نہ کر سکے، ' حق گو' صاحب ہوش میں آ ؤاور سوچو کہ ایسی بے عقلی کوئی انسان کیسے کرسکتا ہے، پھر ذرا ریجھی بتاؤ، کہ جب تمہارے نز دیک گزشتہ انبیاء مین اللہ کا بات کے قرآن میں مذکور ہونے سے اس کا جواز ثابت ہوتا ہے، توتم نے ڈاڑھی کے ان احکام پر جواحادیث میں مذکور ہیں، کیوں طعن کیا، اور اس کو یہودیوں کی تقلید کیوں کہا، کیا تنہیں معلوم نہیں کہ حضرت ہارون علیماً کی داڑھی کا ذکر قرآن میں موجود ہے، جس سے ثابت ہوتا ہے کہ داڑھی رکھنا انبیاء علیہ کاسنت ہے، قرآن میں ہے کہ "لا تاخذ بلحیتی و لا برأسى" (يعنى) 'اے بھائى موى! ميرى داڑھى اور ميرے سركے بال نہ کیڑو' اسی طرح قتل مرتدیر کیوں معترض ہوئے، جب کہ مرتدین بنی اسرائیل کی سزا قرآن میں قتل ہی مذکورہے۔

## "حق كو"كى شرم ناك غلط بيانى

اس کے بعد میں''حق گو' صاحب کی اس مشق دروغبافی کی داد دوں گا کہ انہوں نے نہایت دلیری سے میلکھ دیا کہ:

'' المخضرت مَالِينَا إِلَى حِصنات بِعقاب كى تصوير بني موئى تقى۔''

کیوں صاحب آپ نے اس جھنڈے کودیکھا ہے، اگرنہیں دیکھا ہے تو آپ کو کس کے بیان سے معلوم ہوا، اور اس کا بیان آپ تک کس طرح پہنچا، اور آپ نے اس سلسلۂ رواۃ پر کس طرح اعتبار کرلیا، جس کے ذریعہ آپ کو بیہ معلوم ہوا ہے، کیا

آپ کوشرم نہیں معلوم ہوتی ، کہ روایت کو آپ مردود بھی قرار دیتے ہیں؟ اور پھرای سے کام بھی لیتے ہیں۔

پراگرکسی روایت میں بیذ کر ہوتاتو بھی غنیمت تھا، اور اس صورت میں آپ
ایک ہی گناہ کے مرتکب ہوتے، (بعنی استدلال بالروایة کے) کیکن لطف تو یہ ہے کہ
اس روایت ہی کا کہیں وجود نہیں ہے، سیر میں صرف اتنا ہے کہ آپ کے ایک
جھنڈے کا نام "رایة العقاب" تھا، لیکن بید کہ اس میں عقاب کی تصویر بن تھی،
"حق گؤ' صاحب کا اضافہ اور افتراء ہے، اس جھنڈے کا نام "رایة العقاب" اس
لئے نہیں پڑاتھا کہ اس میں عقاب کی تصویر تھی ، بلکہ وہ عقاب کی طرح بلندی میں اڑتا
تھا، اور اس پر عقاب کا دھوکا ہوتا تھا، اس لئے "رایة العقاب" کہلاتا تھا، اور فتوح
البلدان میں مورخ بلاذری نے لکھا ہے کہ عرب لوگ جھنڈے کو عقاب بھی کہتے ہیں۔

# ما كول اللحم جانوروں كى بخث

"حق كو"صاحب لكهية بين:

"دیبود میں کھانے پینے کی چیزوں میں بھی مذہب وایمان کا دخل تھا، چنانچہ کتاب تثنیہ میں ماکولات کم پرایک بردی لمبی فہرست دی گئ ہے، قرآن میں خدانے فرمایا ہے کہ یہودیوں پر بیہ حلال وحرام اس لئے تھا کہ اس سے زیادہ کی اہلیت مذہب میں ندر کھتے تھے، مگر مسلمانوں نے جب یہودیوں کی فہرست دیکھی تو فوراً پنجہ دار جانوروں اور کیجلی دار جانوروں کی حدیث وضع ہوگئے۔"

## ''حق گو'' کی قرآن مجید پرتعریض

"حق گو" صاحب نے اس عبارت میں قرآن مجید پر سخت تعریض کی ہے،ان

کے انداز تحریر سے معلوم ہوتا ہے کہ کھانے پینے میں مذہب وایمان کا دخل نہ ہونا چاہئے، حالانکہ قرآن کریم خود بہت کی چیزوں کو مذہباً حرام و ناجائز بناتا ہے، خدا فرماتا ہے "اُحِلّت لکُمْ بھینمة الانعامِ الا ما يتلی عليکُمْ" " (يعنی) تمہارے لئے سب چوپائے حلال کئے گئے ہیں، گروہ جن کی تلاوت آگی جائے گی۔" پھراس اجمال کی تفصیل یوں کی گئی "حُرِّمت عَلَیْکُمْ الميتة والدَّمُ کُونَ کُونِ الْجِنْزِیْرِ وما اُهِلَّ لِغَیْرِ اللهِ به المنخنقة والموقوذة والمتردیة والنظیحة وَمَا اکلَ السَّبع الله ما ذکیتم وَمَا دُبِحَ عَلَی النَّصُب" (یعنی) حرام کیا گیاتم پرمرداراورخون اورسورکا گوشت اوروہ چیزجس پرغیرخداکا دریونی) حرام کیا گیاتم پرمرداراورخون اورسورکا گوشت اوروہ چیزجس پرغیرخداکا بنام پکارا گیا، اور جو جانور مرا ہوگا گھٹنے سے اور چوٹ سے اور بلندی سے گرکر اور سینگ مارنے سے اور جن کو کھایا پھاڑنے والے جانور نے، گرجوتم نے ذریح کرلیا ہو، اور حرام ہے) جوذریح کیا گیا ہوکی تھان پر۔"

اس کے آگے اسی سورہ مائدہ میں شراب کی حرمت بھی مذکور ہے، اب' حق گو' صاحب بتائیں کہ مذہب وایمان کا دخل کھانے پینے کی چیزوں میں بھی قرآن سے ثابت ہوا یا نہیں، اور انہوں نے منقولہ بالاعبارت میں قرآن کے صرح احکام کی مخالفت و تکذیب کی یا نہیں؟ ناظرین' حق گو' صاحب کی اس عبارت کو پڑھیں، اور ہمارے اس قول کی تقدیم تیں کریں، جس کو ہم نے مقدمہ میں لکھا ہے، کہ انکار حدیث کا منشاء بجز بے دینی اور مذہب سے آزادی حاصل کرنے کے اور پچھنیں۔

#### قرآن مجيد برافتراء

اس کے بعد ہم'' حق گو' صاحب سے پوچھتے ہیں، کہ قرآن مجید میں سے کہاں مذکور ہے کہ:

''یہود کے لئے بیرحلال وحرام اس لئے تھا کہوہ اس سے زیادہ کی اہلیت

مذهب مين ندر كھتے تھے۔"

مہر ہانی کر کے اس آیت کونقل سیجئے جس میں فقدان اہلیت کا لفظ ہو، حیرت ہے کہ'' حق گو' صاحب وضع حدیث کوتو جرم سیجھتے ہیں (اور حقیقۂ ایسا کرنے والا مجرم ہے )لیکن قرآن بنالینااور خدا پرافتر اء کر بیٹھنا،ان کے نزدیک کوئی جرمنہیں ہے؟

## بنی اسرائیل پرطیبات کے حرام ہونے کی وجہ

قرآن میں جہاں اس کا ذکر ہے، وہاں کے الفاظ یہ ہیں: "فبطُلْم مِنَ الَّذِیْنَ هادوا حَرَّمْنا عَلَیْهِمْ طِیبت اُحِلَّت لَهُمْ وبصَدِّ هِمْ عَنْ سَبیل الله کثیرًا" "(یعنی) یہودیوں کے اُلم ومعصیت کی وجہ سے اور چونکہ وہ خداکی راہ سے بہتوں کوروک رہے تھے، اس لئے ہم نے ان پر بہت می پاکیزہ چیزوں کورام کر دیا۔" اورا یک جگہ ہے "ذلِك جزینهُمْ ببغیهمْ" (یعنی) یہان کی سرتشی کا بدلہ تھا، ببرحال جب ان کی سرتشی کی وجہ سے بہت می کھانے کی چیزیں ان پر خدانے حرام کیس ۔ تو ظاہر ہے کہ ذہب کو کھانے کی چیزوں میں دخل ہوا۔

## 'حق گو''نشخ کا قائل ہو گیا

یہاں پر''حق گو' صاحب کوا یک نکتہ مجھا دینا مناسب ہوگا،''حق گو' صاحب اقراری ہیں کہ یہودیوں پر بہت می کھانے کی چیزیں اللہ نے حرام کیں، اور بہتریم ان کی ناالمیت کی وجہ سے تھی، اور''حق گو' صاحب اس کا بھی انکارنہیں کر سکتے، بلکہ ان کاعنوان کلام اس کوصاف ظاہر کررہا ہے کہ شریعت محمد بیعلی صاحبہا الصلاۃ والتحیۃ میں وہ چیزیں حرام نہیں ہیں، پس ثابت ہوا کہ ایک چیز کواللہ تعالیٰ ایک وقت میں کسی مصلحت سے حرام کرتا ہے، اور پھر اسی کو حلال کر دیتا ہے، اور اس کا نام ہماری اصطلاح میں نئے ہے، پس''حق گو' صاحب خودا پنے اقر ارسے نئے کے قائل ہو گئے، البذاان کا اس مسلمہ پرطعن کرناان کی خبط الحواسی کی دلیل ہے۔

#### دوننا'' كالحيجمعني

''حق گو'صاحب نے اس مقام پرفٹ نوٹ میں مثنا کی تحقیق کی ہے، اور اس
کو سنت کا مرادف قرار دیا ہے، مگر''حق گو' صاحب کی بیصر تحفیطی یا بالقصد فریب
کاری ہے، مثنا کے صحیح معنی''قانون ٹانی'' یا''ڈیوٹرونومی'' کے ہیں، عبرانی زبان کی
لغت میں اور یورپین محققین کی تحقیقات سے یہی ثابت ہوتا ہے، تفصیل کے لئے
معارف نمبر ۲ جلد ۲۲، اور نمبرا جلد ۲۲ ملاحظہ کیجئے۔

## «حق گو 'صاحب کی اختلاف بیانی

''حق گو' صاحب نے''مسیحت وحدیث' کے عنوان کے ماتحت لکھا ہے کہ: ''مسلمانوں نے ان واقعات کو بھی جوان کے زمانے میں پیش آئے آثار قیامت میں داخل کر دیا،اوراس مضمون کی حدیث بنالی''(صفحہ ۱۷) اوراس کے بعدایک حدیث نقل کر کے لکھتے ہیں، کہ:

''یقیناً یہ قصہ آثار قیامت عبداللہ بن زبیر کی جنگ کا واقعہ ہے۔''

حالانکہ آپ کو یا دہوگا، کہ وہ لکھ چکے ہیں، کہ: ''عبداللہ بن زبیر وغیرہ کے واقعات میں سے ایک واقعہ کا بھی اشارہ

بر سندن من پیشین گوئیوں میں نہیں ہے۔'' آثار قیامت کی پیشین گوئیوں میں نہیں ہے۔''

''حق گو''صاحب! بتایئے آپ کا وہ قول صحیح ہے، یا بیقول؟

## ‹‹حق گو' کی ایک عجیب کاروائی

اس مقام پر ' حق گو' صاحب نے ایک اور عجیب کارروائی کی ہے، اور وہ یہ ہے، کہ صدیث ''مُشَارٌ الیہ '' پر آپ نے بیاعتراض کیا ہے کہ:

" حدیث کابیواقعه الے چکاہ، اور وہ حضرت اُمّ سلمہ کی زبانی نقل کی

- ﴿ الْمُحَزِّمُ بِيَالْشِيرُ لِهَا

گئی ہے، حالانکہ حضرت أمّ سلمه كا انتقال <u>۵۹ ج</u>يس ہو چكا تھا۔''

اس اعتراض کوآپ نے ایسے انداز میں ذکر کیا ہے کہ گویا یہ جناب ہی کی دماغی کاوش کا نتیجہ ہے، حالا نکہ واقعہ یہ ہے کہ اس اعتراض کونو وی نے شرح مسلم میں نقل کیا ہے، اور ''حق گو' صاحب نے وہیں سے اس کوسرقہ کیا ہے، پھر دوسری کارروائی یہ کی ہے کہ نو وی نے وہیں اس کا نہایت مسکت جواب دے دیا ہے، گر''حق گو' صاحب نے ازراہ غایت'' دیا نت داری'' اس کونقل نہیں کیا، نو وی نے یہ جواب ذکر کیا ہے کہ حضرت اُم سلمہ ڈاٹھیٹا کا انقال برید بن معاویہ کے عہد حکومت میں ہوا ہے، نہ کہ وقعے میں جو حضرت معاویہ ڈاٹھیٹا کی وفات کی یہ تاریخ ابن عبدالبر نے استیعاب میں اور ابو بکر ابی خیشمہ اُم سلمہ ڈاٹھیٹا کی وفات کی یہ تاریخ ابن عبدالبر نے استیعاب میں اور ابو بکر ابی خیشمہ نے ذکر کی ہے، لہذا راوی کے اس قول پر کہ یہ حدیث ہم نے حضرت اُم سلمہ ڈاٹھیٹا کے عہد حکومت میں نی کی اعتراض وار دنہیں ہوسکتا۔

### قرآن میں شہیدوں کا ذکر

اسی عنوان کے ماتحت' حق گو' صاحب نے اپنی پہ عجیب تحقیق بھی ذکر کی ہے،

'' قرآن شریف میں خدا کی راہ میں مارے جانے والے کوشہید نہیں کہا گیا۔''

لیکن ' حق گو' صاحب کوہم یہ بتانے کی زحمت گورا فرمائیں گے، کہ قرآن کریم کی اس آیت میں شہداء کے لفظ سے س جماعت کو مرادلیا گیا ہے ''اولیٹک مَعَ الَّذِیْنَ اَنْعَم اللّٰه عَلَیْهِمْ مِنَ النَّبِیتنَ والصّدیقینَ والشُهداء والصالحین'' ''حق گو' صاحب سے درخواست ہے کہ وہ صدیقین، شہداء اور صالحین مینوں کی تعریفیں فرمائیں، اور بتا ہے کہ جماعت شہداء صدیقین وصالحین سے س وصف میں

متازے؟

## اختلاف بیانی کی دوسری مثال

اختلاف بیانی کی دوسری مثال بیہ ہے کہ''حق گو''صاحب نے (صفحہ ) میں کھاہے کہ:

> ''حدیث کی اشاعت عباسیوں کی خلافت میں ہوئی ہے۔'' ادر (صفحہ ۳۳) میں لکھا ہے کہ:

''سلطنت کی ہوا خواہی وسر پرتی وتوجہ نے گویا روایت حدیث کا دروازہ کھول دیا۔''

ان عبارتوں کا مقضی ہے ہے کہ حدیثوں کے وضع کرنے میں امراء وسلاطین کے جذبات کی رعایت کی گئے ہے، بلکہ ''حق گو' صاحب نے متعدد جگہ بیت تقریح کی ہے کہ بادشاہوں کے ناروا افعال وحرکات کی تائید کے لئے حدیثیں وضع کی گئیں، پھر اس کے ساتھ ساتھ (صفحہ ۱۲) میں حرمت تصویر کی حدیث کا ذکر بھی کرتے ہیں، حالانکہ خود (صفحہ ۲۰) میں تقریح کی ہے کہ:

" خلفائے عباسی تماثیل وصور میں شریعت کا خیال نہ کرتے تھے، جوان کوحرام بتا تا تھا، (بتاتی تھی؟) ''

''حق گو''صاحب! کیا کسی سیح الحواس شخص سے ایسی اختلاف بیانی کی توقع کی جاسکتی ہے؟

### تيسري مثال

اختلاف بیانی کی تیسری مثال میہ کہ حضرت عائشہ ڈٹائٹا کے نکاح کی بحث میں توان کی عمر منگنی کے وقت یعنی واقع میں ۱ اسال لکھتے ہیں جس کا مطلب میہ ہے کہ بعثت نبوی کے وقت وہ ۲۰۵ برس کی تھیں، لیکن (صفحہ ۲۷) میں لکھتے ہیں، کہ: '' حضرت عا کشهاس وقت پیدا بھی نه ہو کی تھیں۔'' سجے ہے'' دروغ گورا حافظہ نہ باشد۔''

# ''حق گو'صاحب کاانکار حدیث کے باوجود حدیثوں سے استدلال

یہ بھی ایک عجیب بات ہے کہ'' حق گو''صاحب حدیث کے منکر ہیں، اورا نکار حدیث کے وجوہ واسباب ہی کے بیان میں بیرسالہ انہوں نے لکھا ہے، اور انتہائی بے باکی اور دریدہ ڈنی کے ساتھ حدیثوں پرحملہ کیا ہے، لیکن اس کے ساتھ ہی جگہ جگہ حدیثوں سے استدلال بھی کرتے جاتے تھے، (صفی ۱۳) میں لکھتے ہیں:

''اپنا نکاح خود دومسلمانوں کی شہادت میں پڑھ سکتا ہے۔''

یہ نکاح کے لئے دوشاہدوں کی شرط حدیثوں کے سوا قر آن میں کہاں مذکور ہے،اور (صفحہ17) میں لکھتے ہیں:

''خودرسول الله كاحجنثرااراية العقاب كهلاتا تھا۔''

کیا حدیثوں کےعلاوہ اور کہیں اس کا بیان ہوسکتا ہے؟

اور (صفحه ۲۸) میں لکھتے ہیں:

''اوراس کے بعدلوگ ہجرت کر کے حبشہ چلے گئے ، اوراس دوران میں جو دحی نازل ہوئی ، اس کو پیچھے رہ جانے والوں نے یاد داشت کے طور پر حروف مقطوعات کہئے ) لگا کر چھوڑ دیا کہ جب کا تبان وحی واپس آئیں گے تو اس کواپنی جگہ پر رکھ لیس گے ، الخے''

اگرچہ یہ پورابیان''حق گو' صاحب کاطبع زادفسانہ ہے،کیکن بفرض محال اگریہ بیان مطابق واقعہ بھی ہوتو کیا سوائے صحابہ ڈٹائٹٹر کے بیان کے جوراویوں کے سلسلہ نفرة الحديث ٢٠٠٧ رَسَالُولُ الْعِظْمِينَ سے کسی مصنف تک پہنچے، کوئی دوسرا ذریعہ اس کے ملم کے لئے ہوسکتا ہے؟ اسی طرح کسی سورت کا کلی ہونا اورکسی کا مدنی ہونا بجز حدیث وروایت کے اورکسی طرح معلوم ہوسکتا ہے؟ پھر (صفحہ ۳۰) میں لکھتے ہیں، کہ:

''آيت "ما اتاكُمُ الرسُول فخذوه (الآية)''''اسموقع يرآكي ہے، جب کہ مال غنیمت کی تقسیم پرلوگوں کوآ تخضرت سے بدگمانی ہوگئی

آیت کا شان نزول بھی ''حق گو' صاحب کے دماغ کی ایجاد ہے، لیکن اگر بالفرض ثابت بھی ہو، تو سوائے حدیث وروایت کے اور کونسی صورت اس کےمعلوم ہونے کی ہے

وجدو منع بادہ اے زاہدچہ کافرنعمتی است منکر مے بودن و ہمرنگ متان زیستن!

# ''حق گو''تحریف قرآن کا بھی قائل ہے

''حق گو'' صاحبٰ کے زیرنظر رسالہ کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ صرف حدیثوں ہی کے منکرنہیں ہیں، بلکہ وہ قر آن کوبھی محرف قرار دیے کر دریردہ اس کاا نکار کرنا چاہتے ہیں، چنانچہ (صفحہ۲۸) کی منقولہ بالاعبارت سے صاف ظاہر ہے کہ حروف مقطعات جو قرآن کریم کی بہتیری سورتوں کے اوائل میں ہیں،منزل من الله نہیں ہیں، بلکہ صحابہ نے اپنی طرف سے یاد داشت کے لئے ان کولگا دیاہے، (معاذ الله) اسي طرح اسي صفحه مين ان كابيك صناكه:

''مدینه کی کمبی سورتوں میں دو تین سورتیں اکٹھی ہی کر دی گئیں۔'' ان کے قائل تحریف ہونے کی واضح دلیل ہے، اس لئے ان کےعنوان کلام ہے معلوم ہوتا ہے، کہ وہ مدنی سورتوں کے درمیان میں کمی سورتوں کے رکھنے کو تعلیم و اشارہ رسول الله مَنَّ اللَّهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَ اور (صفحه ۲۹) میں تو بالکل بے تجاب ہوکرلکھ دیا ہے کہ:

"يا تو آيت كوتفير مين مغم كرديا ب، اوريايي بهي ال قرآن سے ليا گيا ب، جو محرف نه بوا تھا۔"

مذهبي واسلامي غيرت كاخون

ہم محوجیرت ہیں کہ''حق گو' صاحب کی اسلامی غیرت کہاں گئی کہ انہوں نے حفظ وقتل اقوال وافعال نبوی اور تدوین حدیث کو جومسلمانوں کا بےنظیر کارنا مہتھا، کذب وافتر اءقر اردے کر خیر الام کے دامن عزت کو داغدار تو بنایا ہی بھا، اور امت مسلمہ کے محدثین، فقہاء صوفیہ وزہاد اور اصحاب مغازی وسیر کو یہ بود و نساری اور مجوس کا مقلد اور ان کے خیالات کا سرقہ کرنے والا اور کذاب ومفتری اور جابر وظالم اور شہوت پرست بادشاہوں کا ہوا خواہ تو کہا ہی تھالیکن اس سے بھی دل کی بھڑ اس نہ کی ، اور اس وقت تک ان کو چین نہ آیا جب تک کہ انہوں نے ایک غیر مسلم متعصب اور کورعقل مصنف کا وہ مقالہ اپنی تائید میں نقل نہ کیا جس میں وہ دیمن عقل وخرد کھتا اور کورعقل مصنف کا وہ مقالہ اپنی تائید میں نقل نہ کیا جس میں وہ دیمن عقل وخرد کھتا

'' مانویہ فرقہ کے لوگ بھی مسلمانوں کی طرح پانچے وقت کی نماز پڑھتے

تھے، اور ہر ایک نماز میں کی رکعتیں بالکل ای طرح ہوتی تھیں، جیسے اسلامی شریعت میں، نماز سے پہلے وہ لوگ وضوبھی کرتے تھے، اور سال میں تمیں دن کے روز ہے بھی مسلمانوں کی طرح رکھتے تھے، ان کا بیہ طریقہ اسلام سے قبل کا ہے، اور قیاس بیہ ہے کہ مکہ کے نبی نے اپنی شریعت میں مانو بیشریعت کا نمونہ اختیار کیا ہو۔''

مسلمانو! للدانصاف! کیا کوئی معمولی مسلمان بھی اس بے غیرتی و بے حمیتی کا مرتکب ہوسکتا ہے، کیا کوئی مسلم اس مقولہ کو سننے کی تاب لاسکتا ہے؟ چہ جائیکہ اس سے اپنی کسی بات کی تائید حاصل کرے؟ کیا کوئی مسلمان اپنے نبی اوران کی شریعت کی بیتو ہین گوارا کرسکتا ہے؟

مگر''حق گو' صاحب کی غیرت وحمیت کی داد دیجئے کہ وہ اس ناپاک مقولہ کو انتہائی رواداری کے ساتھ تائیداً نقل کرتے ہیں،اور فٹ نوٹ میں صرف اتنا لکھ کر ہرالزام سے سبکدوش ہوجاتے ہیں:

''اس کا کوئی ثبوت نہیں کہ آنخضرت نے کبھی مانویہ فرقہ کے لوگوں کو دیکھا تھا، دوسرے میرا گمان ہے کہ قرآن شریف میں نہ پانچ وقت کی نماز ہے،اور نہ تمیں دن کے روزے۔''

مر "حق گو" صاحب! جب آپ یورپین وامریکن مصنفوں کی قیاس آ رائیوں
اوران کے تخیلات ہی کو تاریخی شہاد توں سے زیادہ بقینی سجھتے ہیں، اوران کے مقابلہ
میں اپنی فد جب کے متواترات تک تکذیب و تغلط کر دیتے ہیں، تو کیا بعید ہے کہ
کوئی دشمن اسلام اپنی قیاس آ رائی سے مانویہ فرقہ کی ملاقات ثابت کر دے، اس
وقت آپ کیا کریں گے، ایک یورپین محقق کی تحقیق کو غلط کہنے کی آپ ہمت نہیں کر
سکتے، اس لئے سوائے اس کے کیا چارہ کار ہوگا کہ کر میر کے خیال کو سیح مان کرائمان
کو خیر باد کہددیں۔"اعاذنا اللّٰہ."

- ﴿ الْمِسْرُونَ مِينَالِشِيرُونَ

# پایج نماز وں اور تیس روز وں کا ملحدانہ انکار

یہ میرا صرف قیاس نہیں ہے، بلکہ ''حق گو' صاحب نے اپنی اس عادت کا رسالہ زیر نظر میں بھی اس کا جوت رسالہ زیر نظر میں بھی اس کا جوت موجود ہے، کیا آپ نہیں دیکھتے کہ کر میرکی اس تحریر سے مرعوب ہوکر پانچ وقت کی نمازوں اور نہیں دن کے روزوں کا کیما صاف انکار کر دیا، حالانکہ وہ یہ بھی کر سکتے ہے، کہ کر میرکی تکذیب کرتے اور پوچھتے کہ تمہارے پاس اس کا کیا جوت ہے، کہ مانویہ فرقہ اسلام سے پہلے نماز پنجگانہ پڑھتا تھا، اورروزہ ماہانہ رکھتا تھا، کی متندتاریخی شہادت سے اس کو ثابت کرو، اس قتم کے بیانات قیاس آ رائی سے بمراحل دور ہیں، مگر ''حق گو' صاحب سے بیکہاں ممکن، اور ان کو یہ ہمت کہاں؟ ان کو تو یورپ کی ہر مگر نہیں پر ایمان لا ناضروری ہے۔

## قرآن مجيد مين تمين روزل كاحكم

پھر''حق گو'صاحب کی اس جرائت کو بھی دیکھئے کہ قرآن میں پانچ نماز وں اور تمیں روز وں کا صریح عظم قرآن میں روز وں کا صریح عظم قرآن کی اس آیت میں ہے: ''فَمَنْ شَهِدَ مِنکُمُ الشّهر فلیصمه'''(لیمن) تم میں سے جو شخص ماہ رمضان کو پالے تو اس ماہ کا روزہ رکھے۔''اللہ اکبر! ایک بے دین و لا فہ بہب کی بات کا تو '' حق گو' صاحب انکار نہ کر سکے ، کیکن قرآن کے صریح عظم کے انکار و تکذیب میں ان کو پچھتامل نہ ہوا۔''انا للّه''

## بإنج نمازل كاقرآنى حكم

اس طرح نمازوں كا ثبوت قرآن كى متعددآ يات ميں ہے، مثلًا "اقم الصَّلُوة طرفى النّهارِ وزلفًا مِنَ اللَّيل حافظوا على الصَّلُوت وَالصَّلُوة الوُسْطَى اقم الصَّلُوة لدلوكِ الشَّمْسِ الَّى غسقِ اللَّيل وقرآن الفِجر انَّ قراانَ الفجر كَانَ مَشْهُوْدًا مِنْ بعد صلوة العشاء من قبل صلوة الفجر" آيت نمبرا سے ثابت ہے کہ دن کے دو کناروں (ابتداء وانتہاء) میں دونمازیں اور رات کی ساعتوں میں بھی کچھنمازیں پڑھنی جاہئیں،لہذا کم از کم جارنمازیں تو اس سے ثابت ہو گئیں،اس کے بعد آیت نمبر اکو کیجئے تو اس میں صلوات (کم از کم تین) کا پہلے تھم دے کرصلوٰ ۃ وسطی کا تھم بھی دیا جاتا ہے، لہذا اس سے بھی جارنمازیں ثابت ہوئی، پھر چونکہاس آیت میں ایک نماز کو وسطی کہا گیا ہے، یعنی چے کی درمیانی نماز، اور جار ماننے میں کوئی نماز درمیانی نہیں ہو عتی،اس لئے یا پنج نمازیں ماننی پڑیں گی،اور دو ادھراور دوادھراور چ میں ایک درمیانی ہوسکے، پس جب اس آیت سے یانچ نمازیں ثابت ہوئیں تو لامحالہ آیت نمبرا میں بھی یا نچ ہی مراد ہوں گی ، دو دن میں اور تین رات میں اورخوداس آیت میں بھی دن کے لئے طرفین ( تثنیہ کا صیغہ جو دو پر بولا جاتا ہے) اور رات کے لئے زلف (جمع کا صیغہ جو کم از کم تین پر بولا جاتا ہے)، موجود ہےجس سے نمازوں کا یانچ کی تعداد میں ہونا ظاہر ہوتا ہے، اور آیت نمبر ۳ میں آ فتاب کے مائل بہ غروب ہونے کے وقت کی نماز (بعنی مغرب) اورنماز فجر کا صری تھم موجود ہے، اور آیت نمبر میں نمازعشاء کا صاف نام موجود ہے، اور آیت نمبر۵ میں نماز فجر کا صریح ذکر ہے،علاوہ بریں اگر قر آن میں نماز پنجگانہ کا ذکر نہ بھی ہوتا، تو ''حق گو' صاحب کے لئے اس الزام سے بیخنے کی کوئی صورت نہتھی، اس لئے کہ وہ مسلمانوں کے ممل متواتر کو حجت اور قابل عمل مانتے ہیں۔( دیکھوصفحہ ۳۰) اورظا ہر ہے کہ نماز سے بڑھ کراور کون سامتواتر عمل ہوگا، لہذابہ تواتر بجائے خوداس کی دلیل ہے کہ آنخضرت مَنَّ النَّیْرِ نے یا نج وقت کی نمازیں پڑھیں،اورلوگوں کواس کی تعلیم فرمائی، پس عمل متواتر کو حجت مانتے ہوئے''حق گو'' صاحب کریمر کے قول کا کیا جواب دیں گے۔

## عمل متواتر اورقول متواتر میں کیا فرق ہے؟

یہاں پہنچ کر میں '' حق گو' صاحب سے یہ بھی دریافت کروں گا کہ جب تواتر آپ کے بزد یک غلطی سے پاک ہے، تو کیا وجہ ہے کہ مل متواتر کوتو آپ قابل عمل کہتے ہیں، لیکن قول متواتر کو قابل سلیم و تصدیق نہیں کہتے، فرض کیجئے کہ پیکس یا پیاس آ دمی کہتے ہیں کہ ہم سے حصرت عبداللہ ابن عمر کے مولی نافع (وَاللّٰهُ ) نے بیان کیا کہ میں نے عبداللہ بن عمر وَاللّٰهُ کو آن مخضرت مَنْ اللّٰهِ اللّٰ بات بیان کرتے ہوئے ساتو آپ کہہ دیں گے کہ وہ پیاسوں آ دمی جھوٹ ہو لتے ہیں، اگر کہتے کہ ہاں، تو معلوم ہوا کہ آپ قول متواتر کوسلیم نہیں کرتے ، اور متواتر چیز بھی جھوٹی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی جھوٹی ہوسکتی جھوٹی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی کہ جب قول باوجود تواتر کے علط ہوسکتا ہے اور اگر کوئی فرق ہوتو بیان حجوث ہوسکتا ہے، تو ممل بھی باجو ود تو اتر کے غلط ہوسکتا ہے اور اگر کوئی فرق ہوتو بیان کی جھوٹ ہوسکتا ہے اور اگر کوئی فرق ہوتو بیان کی جھوٹ ہوسکتا ہے اور اگر کوئی فرق ہوتو بیان کے۔

## تواتر کی اہمیت

حقیقت یہ ہے کہ منکرین حدیث نے تواتر کی اہمیت کو بالکل نظر انداز کر دیا ہے، ورنہ ان کو حدیثوں کا انکار ممکن نہ تھا، حالانکہ اس کونظر انداز کرنا جیسا کہ میں مقدمہ میں اشارہ کر چکا ہوں، نہایت خطرناک اقدام ہے، عقائد واعمال مہبی سے قطع نظر سیجئے، تواتر کو بے اعتبار کہنے کے بعد ان مسکینوں کو اپنا صیح النسب ہونا اور اینے والدین کے تعلقات زنا شوئی کا جائز وشرعی ثابت کرنا بھی محال ہو جائے گا، جب ہم تواتر کی اس ہمہ گیری پرنظر ڈالتے ہیں، اور دیکھتے ہیں کہ دنیا کا کوئی انسان اس سے بے نیاز نہیں ہے، اور نہ اس کو اس کے تسلیم کرنے سے چارہ ہے، تو سخت تعجب ہوتا ہے، کہ مکرین حدیث نے حدیثوں کے باب میں کیوں اس کا اعتبار نہیں کیا، آخراس کی کیا وجہ ہے، کہ اس کا تو پہلوگ انکار نہیں کرتے کہ:

''ہندوستان میں گوتم بدھ ایک مصلح گز راہے۔'' لیکن اگر بیدکہا جائے کہ:

'' زہری رُین اللہ ایک راست باز محدث، امام مالک رُینا نہایت دیندار، امام محدیث، اورامام احمد رُینا نہایت خدا ترس صدافت شعار حافظ حدیث تھے، اور ہزار ہا آ دمی گواہ ہیں کہ ان حضرات نے اپنے صد ہا استاذوں کی زبانی آ مخضرت مُلَّا لِیُمُ کِیم جن افعال واقوال کو بیان کرتے سا، اس کو یا دکیا، اورایک مجموعہ میں جمع کر دیا۔''

تو ہندستان کے چندافراد بول اٹھتے ہیں کہ یہ سب غلط ہے، یہ ساری باتیں بناوٹی ہیں، حالا نکہ ان حضرات کے ہزاروں ہم عصروں نے ان کو حدیثیں سنتے، اور ان کو بلاتر میم وااصلاح قلم بند کرتے ہوئے دیکھا، اوران کی صدافت وراستبازی کی قول وفعل سے گواہی دی، اور وہ ساری شہادتیں آج بھی سفینوں میں موجود ہیں اور سینہ بسینہ بھی نقل ہوتی چلی آتی ہیں، اور کوئی ایک قول بھی سینوں یا سفینوں سے ایسا نہیں ملاجس سے یہ معلوم ہوتا ہو کہ یہ حضرات (معاذ اللہ) خودافتر اء پرداز تھے، یا دوسرے مفتریوں سے یہ باتیں حاصل کی تھیں پھر ان تمام باتوں کے ہوتے ہوئے بھی ''مئرین'' یہی کہتے جاتے ہیں کہ حدیثیں موضوع اور بناوٹی ہیں، بلکہ ان کی صدافت وصحت کی ساری شہادتیں بھی فرضی ہیں، بہت اچھا لیکن پھر اس کے ساتھ صدافت وصحت کی ساری شہادتیں بھی فرضی ہیں، بہت اچھا لیکن پھر اس کے ساتھ ہی حضرت موسیٰ حضرت عیسیٰ، حضرت نبی آخر الزمان (مینہا) قرآن، توریت، انجیل اور دنیا کی تمام قدیم کتابوں کا بھی انکار کیجئے، بلکہ اپنے نسب کی صحت وغیرہ کا بھی انکار سے بھے کہ ان تمام امور کے ثبوت کا مدار بھی خبر، شہادت در شہادت اور تواتر ہی پر ہے۔ اور دنیا کی تمام امور کے ثبوت کا مدار بھی خبر، شہادت در شہادت اور تواتر ہی پر ہے۔

### «حق گو'صاحب کی بیبا کانه غلط بیانیاں

"حق گو"صاحب میں ایک براعیب سے کہ ان کوغلط بیانی اور صریح دروغبافی

<u>َ مَسْائِکْ اَعْ</u>ِظْیِقی <u>اسم اللہ سے ن</u>سرۃ الحدیث کرنے میں مطلقا کوئی عارنہیں معلوم ہوتی ،صفحات سابقہ میں ضمناً ایسی مثالیس آپ نے پڑھی ہوں گی، یہاں چندئی مثالیں لکھی جاتی ہیں۔

#### € (صفحه ۱۵) میں لکھتے ہیں:

''نمرود حضرت ابراہیم کے زمانہ میں تھا ہی نہیں، اس کا زمانہ حضرت نوح کے زمانے سے بھی قبل کا ہے، جیسا کہ توریت سے ظاہر ہوتا

حالانہ توریت کی کتاب پیدائش باب•ا میں صراحةٔ مٰدکور ہے کہنمرود حضرت نوح عَلَيْنِكِا كَا يِرْبِهِ تا ہے، اور اس كا نسب نامه به ہے، 🕦 نمرود بن كوش بن حام بن

#### 🛈 (صفحه ۲۳) میں لکھتے ہیں:

''حضرت ابوحنیفه.....کوکوئی دس باره حدیثوں سے زیادہ کاعلم نہ تھا۔'' حالانكه غيرمطبوعه كتابول كوجھوڑ كرصرفمطبوعه كتابوں سے حضرت سيدنا امام اعظم ڈٹاٹنڈ کی روایت کی ہوئی صد ہاا حادیث آج بھی پیش کی جاسکتی ہیں۔

#### 🕝 اسى صفحه ميں لكھتے ہيں:

''ابن طبل کی کتاب مؤطا کے بعد دوسری کتاب ہے۔'' حالاتکه ابو عبید، اسد بن مویی، سوریی، سعید بن منصور، حمانی، طیاسی، عبدالرزاق وغیرہ (اُکٹالیم) امام احمد رُٹالیہ سے پہلے فن حدیث میں کتابیں لکھ چکے

#### 🕜 (صفح ۲۷) میں لکھتے ہیں:

''ورقہ بن نوفل غالبًا ایک فرضی محض ہے، جن کا حضرت خدیجہ سے رشتہ نہ کوئی عرب کا نساب جانتا ہے، اور ندان کے سی اولا دکا (الخ)۔ " حالانکہ ورقہ کے حالات نہایت تفصیل سے مورخین نے لکھے ہیں، حافظ ابن حجر رئیرانیا نے اصابہ میں ان کا نسب نامہ یوں ذکر کیا ہے،''ورقہ بن نوفل بن اسدا بن عبد العزی بن اسدا بن عبد العزی بن قصی'' اور تصریح کی ہے کہ ان کا ذکر طبری، بغوی، ابن قانع اور ابن السکن نے کیا ہے، اور اصابہ سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ زبیر بن بکار نے جو بڑے نساب عالم ہیں، ان کا ذکر کیا ہے۔

#### ۵ (صفحه ۳۰) میں لکھتے ہیں:

"مَا اتكم الرسُول (الاية)" "اس وقت آئى جب مال غنيمت كى التحم الرسُول (الاية)" "التسيم پرلوگول كوآ تخضرت سے بدگمانی ہوئی۔" حالا تكه بیشان نزول كسى مفسر نے نہیں ذكر كيا ہے۔

## «حق گو" کی کم علمی اور ناوا قفیت کی چند مثالی<u>ں</u>

''حق گو'' صاحب کی بے مایگی کی بہت سی مثالیں آپ اوپر پڑھ چکے ہیں، اب چنومضحکہ خیز مثالیں ملاحظہ ہوں:

- (صفحہ ۲۲) میں آپ نے ابو برقطیعی محدث کو''ابو برقطنی'' اور ان کو امام احمد میستان کی کا بوتا لکھا ہے، اگر''حق گو'' صاحب نے حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی میستان المحدثین'' کا مطالعہ بھی کیا ہوتا، تو ایسی بے علمی کا مظاہرہ نہ کرتے، ابوبکر قطیعی میستان کی حضرت ابن منبل میستان ہے کوئی نسبی تعلق نہیں ہے، ان کا نام و نسب یوں ہے، 'احمدابن جعفر بن حمدان'' اور ابو بکر کنیت ہے۔
- صفح ۲۲ میں امام بغوی کا زمانہ دسویں صدی ہجری بتایا ہے" عالانکہ ان کی وفات ۲۱ میں ہوئی ہے۔
- سی سفحہ میں صاحب مشکوۃ کو بارہویں صدی کا عالم بتایا ہے، حالانکہ وہ آ تھویں صدی کے عالم ہیں، اگر''حق گو' صاحب کی نظر مشکلوۃ پر بھی ہوتی، توالی جہات کا ظہور ان کے قلم سے نہ ہوتا، مشکلوۃ کے آخر میں مصنف نے خود اختتام

له اکمال ص٤٤

تصنیف کاسال کے کے سکھا ہے۔

🕜 اسی صفحہ میں لکھاہے کہ۔

کہ وہ بے حدیث نے رہے جانے ہیں، ان سے انہوں نے وہ کچھ مجموعے(صحاح ستہ) چن گئے۔''

اس جہالت کودیکھتے، ابھی لکھ چکے ہیں، کہ مسنداحمد رُواللہ موطا کے بعد دوسری کتاب ہے، حالانکہ امام شافعی رُواللہ، امام احمد رُواللہ سے قدیم ہیں، اس لئے ان کی کتاب الام کودوسرے نمبر پرلکھنا جاہئے تھا۔

# امام اعظم عنية اورامام ابو بوسف حافظ حديث ننص

ک اسی صفحہ میں وہ' دکلینی'' کو کتاب کا نام مجھ رہے ہیں، اوراس کو کافی کے علاوہ کو کئی اور اس کو کافی کے علاوہ کو گئی اور چیز خیال کرتے ہیں، اور اس کے مصنف کا نام محمد بن ایک یہودی بتاتے ہیں، حالانکہ کتاب کا نام کافی ہے، اور مصنف کا نام محمد بن لیہ مذکرہ الحفاظ ذھبی ہے تا دکرہ الحفاظ ذھبی ہے۔

نصرۃ الحدیث نصرۃ الحدیث یعقوب اور کلینی نسبت ہے، کسی کتاب کا نام نہیں ہے۔

## صوفیائے کرام عثیبی پرتہمت

#### 🕥 (صفح ۲۲) میں لکھتے ہیں:

''صوفیوں کے نزدیک بالکل مباح تھا کہ ترغیب و ترہیب کی جعلی حدیثیں رسول اللہ کے نام سے مشہور کی جائیں۔''

حالاتكه صوفيه كرام رَجِهُ اللِّينَةُ عَالِينَا اللَّهُ اللَّهِ الرَّامِ سِي بِالكُلِّ مِينَ أَنْ حَق كُونَ صاحب نے اس مدعا پرجس عبارت سے استدلال کیا ہے، اس میں صوفیوں کا کہیں ذ کرنہیں ہے، بلکہ بعض متصوفہ کا ذکر ہے، افسوس ہے کہ''حق گو'' اپنی نادانی کے باعث 'صوفی''اور''متصوف' میں فرق نه کر سکے،''متصوف' 'بناوٹی کو کہتے ہیں یعنی ''متصوف'' کااطلاق اس گروہ کے افرادیر ہوتا ہے،جس کا ذکر انقلاب کے'' افکار و حوادث'' اور زمیندار کے'' فکاہات'' میں اکثر ہوتا رہتا ہے، اور اس گروہ کوکوئی یابند شرع اچھی نظر سے نہیں دیکھا، اور نہ کوئی اس کوصو فیہ صافیہ کی جماعت میں شار کرتا ہے،لہذاایسوں کے فعل کی وجہ سے سیے صوفیوں کو بدنام کرنا دیانت کے خلاف ہے، سیے صوفیہ ہرگز اس امرنتیج کے مرتکب نہ تھے، بیدوسری بات ہے کہ فن حدیث سے ناوا تفیت یا حسن ظن کی وجہ سے اینے کلام میں کوئی موضوع حدیث نادانستہ ذکر کر

#### 🗗 (صفحه ۲۵) میں لکھتے ہیں کہ:

''وضع حدیث کے فتنہ کو دبانے کے لئے، جاحظ، ملا قاری، ابن جوزی، عسقلانی،شوکانی،وغیره کا گروه اٹھا۔''

سجان اللّٰد! کیامعلومات ہیں، یعنی جاحظ بھی اس فتنہ کو دبانے اٹھے تھے؟ اور چھٹی صدی ہجری تک جوابن جوزی کا زمانہ ہے، کوئی اس فتنہ کوفر و کرنے کے لئے

اٹھاہی نہتھا۔

# صوفیائے کرام کی مثمنی میں قر آن کا نکار

۵ (صفحه۲) میں لکھتے ہیں کہ:

''صوفیوں نے رسول اللہ کو اپنے رنگ میں رنگنا شروع کیا مہینوں صوم وصال رکھوائے، بھوکوں کی شدت سے ان کے پیٹ پر پھر بندھوائے، از واج مطہرات کو ایک جوڑے کپڑے اور ایک تھجور پر قناعت کرائی الخے''

اس سے زیادہ بے علمی اور کیا ہوگی کہ'' حق گو' صاحب قرآن کے مضامین سے ایک دم نابلد ہیں، قرآن کریم میں خدانے رسول الله مَنْ اللّٰهِ اور آپ کے صحابہ وَنَّلَیْمُ کُو خطاب کر کے فرمایا ہے: ''ولنبلونکم بشیء من النحوفِ والجُوع ونقصِ مِنَ الاموال والانفسِ والشمراتِ وبشر الصَّابریْنَ'' اور سورہ احزاب میں اپنے محبوب نبی مَنْ اللّٰهُ وخطاب کر کے فرمایا کہ اپنی ازواج مطہرات سے کہہ دیجئے ''ان کنتن تردن الحیوۃ الدنیا وزینتھا فتعالین امتعکن واسر حکن سراحًا جمیلًا'' اس آیت سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ازواج مطہرات دنیا کی آسائش اور آگل وملابس کی فراوانی سے محروم تھیں۔

چونکہ میری میتح ریتو قع سے زیادہ طویل ہوگئ ہے، اس لئے اب صرف ایک بات اور ذکر کر کے اس کوختم کرتا ہوں۔

### موضوعات کی اُشاعت کے خلاف حضرات محدثین اور خلفاء کی مساعی جمیلہ

''حق گو'' صاحب نے اپنے رسالہ کے متعدد مقامات میں بیہ ظاہر کیا ہے کہ محدثین نے بناوٹی حدیثیں شائع کیں، اور خلفاء نے ان کی سر پرستی کی، حالانکہ بیہ بالکل بے بنیاد بلکہ تاریخی شہاد توں کے خلاف بات ہے، اب موقع نہیں ہے، ورنہ تفصیل وار بتایا جاتا کہ کن کن محدثین اور خلفاء نے فتنہ وضع حدیث کو دبانے کے لئے کیا کیا کوششیں کیس، اور کس کس محدث نے موضوعات کوچیج احادیث سے علیحدہ کرنے کے لئے کیا کیا خدمت انجام دی، اس لئے صرف دو چار تاریخی واقعات پر اکتفاء کیا جاتا ہے۔

علامه سيوطى ميشار نے تاریخ الخلفاء میں لکھاہے کہ:

''مہدی عباسی کو (جس کی خلافت کا زمانہ ۱۵۸ھے سے ۱۲۹ھ تک ہے)
کبوتر وں کا بڑا شوق تھا، ایک دن غیاث بن ابراہیم نامی ایک شخص دربار
میں آیا، لوگوں نے اس سے فرمائش کی کہ امیر المونین کو حدیث سناؤ،
اس نے کہا حضرت ابو ہریرہ سے مرفوعاً مروی ہے، کہ کھر والے اور
موزے پہننے والے (بعنی اونٹ) جانوروں اور تیروں اور ڈینے والے
جانوروں کے سوا اور کسی چیز میں مقابلہ جائز نہیں ہے، مہدی نے اس کو
پچھانعام دیا، اور جب جانے لگاتو کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ تو جھوٹا
ہے تو نے رویئے کے لئے ''ڈینے والے جانوروں'' کا اضافہ کر دیا ہے،
تاکہ کبوتروں کا مقابلہ (کبوتر بازی) بھی جائز ہو جائے، اور اس کے
بعد تھم دیا کہ تمام کبوتر ذرج کر دیئے جائیں، تھم کی دریقی، سارے شاہی
کبوتر آن کی آن میں ذرج کر دیئے گئے۔''

ک ملاعلی قاری رئیرانیہ نے موضوعات کبیر کے دیباچہ میں اور سیوطی رئیرانیہ نے تاریخ الحکفاء میں ابن عسا کر رئیرانیہ سے نقل کیا ہے کہ۔

''ہارون الرشید خلیفہ عباسی (جس نے معاجے سے ۱۹۳ھ تک فرائض خلافت انجام دیئے ہیں) کے پاس ایک بے دین لایا گیا، ہارون نے اس کے تل کا حکم سنایا، اس نے کہا کہ اے امیر المؤنین! آپ ان چار ہزار حدیثوں کو کیا کریں گے، جن کو میں نے بنایا ہے، ان میں کا ایک حرف بھی آنحضرت (سَالیَّیْمِ) کا فرمودہ نہیں ہے، ہارون نے اس کے جواب میں کہا کہ تچھ کوعبداللہ بن المبارک اور ابوا کی فزاری کی بھی خبر ہے، وہ دونوں حضرات حدیثوں کی چھان بین کر رہے ہیں، اور وہ موضوعات کا ایک ایک حرف نکال کر پھینک دیں گے۔

وہبی کی میزان الاعتدال میں ہے کہ:

''ابن حبان محدث مُوَاللَة نے ایک شخص کو مکہ میں ایک موضوع حدیث بیان کرتے ہوئے د مکھ کرکہا کہ اے بڑھے! الله سے ڈر، اور رسول الله منافیقی کم محصوف نہ باندھ، پہلے تو وہ نہ مانا، کیکن جب ابن حبان نے اس کو بادشاہ کا خوف دلایا، تو اس نے قسم کھائی کہ اب مکہ میں حدیث نہ بیان کروں گا۔''

اس قتم کےصد ہاوا قعات تاریخوں میں مذکور ہیں،ان سے ثابت ہوتا ہے، کہ محدثین بھی بادشاہوں کی خوشامد میں کوئی حدیث بنانا تو در کنارکسی خوشامدی کی الیی حرکت دیکھ کرخاموش بھی نہیں رہے، فوراً بادشاہ کے منہ پراس کے جھوٹ ہونے کا اعلان کر دیا، اور اس پر منحصر نہیں، انہوں نے سلاطین کے کسی ناروافعل کی خاموثی سے بھی حمایت نہ کی ،سعید بن جبیر رئے اللہ اور حجاج، امام اوز اعی اور سفاح، امام ابوحنیفہ رئے اللہ اور ابن ہیر و منصور اور امام احمد اور معتصم کے واقعات میرے دعویٰ کی پرزور شہاد تیں ہیں۔

" حق گو' صاحب نہایت دیدہ دلیری سے بیہ بھی لکھ جاتے ہیں، کہ مؤطا کی تصنیف حکومت کی سر پرتی میں ہوئی، حالانکہ تاریخوں سے ثابت ہے کہ مضور عبای حاکم وقت کے خلاف علو یوں کا گروہ تھا، اور امام ما لک رئے اللہ نے علویوں کی موافقت کی تھی ، اور منصور کے خلاف خروج کا فتوی دیا تھا، ایسی حالت میں منصور مؤطا کی سر پرستی کیسے کرسکتا تھا، امام ما لک رئے اللہ کے علاوہ سفیان رئے اللہ وابن عجلان رئے اللہ اور سرے محدثین پر بھی حکومت نے بیالزام قائم کیا تھا، اور ان کی گرفتاری کا حکم دیے دوسرے محدثین پر بھی حکومت نے بیالزام قائم کیا تھا، اور ان کی گرفتاری کا حکم دیے رکھا تھا، علاوہ بریں محدثین وفقہاء، امراء و حکام کی ہم شینی کونہایت نفرت و حقارت کی نظر سے دیکھتے تھے، اس حالت میں ان سے حکومتوں کو اور حکومتوں سے ان کو کیا تو قع ہوسکتی تھی؟ اور ان میں سے کوئی ایک دوسرے کی جمایت کیونکر کرسکتا تھا؟ تطویل کے خیال سے اشار ات پر اقتصار کرتا ہوں ، اور "حق گو' صاحب جا ہیں گے تو کسی صحبت خیال سے اشار ات پر اقتصار کرتا ہوں ، اور "حق گو' صاحب جا ہیں گے تو کسی صحبت میں مورخین کی تھر بیات بقصیل پیش کی جائیں گی۔

### ایڈیٹراہل حدیث امرتسر سے ایک شکایت

''حق گو' صاحب سے جو کچھ کہنا تھا، کہہ چکا، اب سب سے آخر میں مجھے مولوی ثناء اللہ صاحب ایڈ طر میں مجھے مولوی ثناء اللہ صاحب (ایڈیٹر اہل حدیث سے ایک شکایت کرنی ہے) مجھے نہایت تعجب ہوا جب میں نے دیکھا کہ منکرین حدیث کا بیر سالہ ثنائی برقی پریس میں طبع ہوا ہے، اور میں نہیں سمجھ سکا کہ مولوی ثناء اللہ صاحب نے بایں ہمہ ادعائے عشق

حدیث دشمنان حدیث کے اس الحاد پرور رسالہ کو جس میں حدیث اور محد ثین کی تنقیص و تکذیب اور تو بین و تحقیر کے لئے کوئی دقیقہ اٹھانہیں رکھا گیا ہے، کیوں اپنی پرلیں میں طبع کرایا، اوران کی نہ ہی جمیت وغیرت نے اس کو کس طرح گوارا کرلیا، کیا مولوی صاحب مجھے بتائیں گے کہ یہ تعاون "علی الاثم والعدوان" میں داخل ہے یا نہیں، اور کیا حدیث میں دشمنوں کے ہاتھ اسلحہ بیچنے کی ممانعت آئی ہے، یا نہیں، اگر آئی ہے تو اس میں کیا راز ہے؟ پھر سم بالائے سم یہ کہ اس رسالہ کو چھاپ کر آپ خاموش ہوگئے جہاں تک مجھے معلوم ہے، آپ نے مستقل جواب تو در کنار این اخرار میں بھی شایداس کی خرنہیں لی۔

مولوی صاحب! گتاخی معاف! ''اہل حدیث'' کہلانے کے لئے تو آپ ہیں،اورحدیثوں سے مدافعت کرنے کے لئے حنفی سے

فاذا تكون كريهة ادعى لها واذا يحاس الحيس يدعى جندب أذا يحاس الحيس يدعى جندب ألمطلب بيكه جب كوئى تى پيش آتى ہے، تواس كے لئے ميں بلايا جاتا ہوں، اور جب طوا پكتا ہے، تو جندب (ايك شخص كانام ہے) كو بلايا جاتا ہے۔''

هذا آخر الكلام والحمد لله الكريم المنعام وصلى الله على سيدنا محمد خير الانام واله وصحبه الغر الكرام.

#### AND SOURCE